
87

THE IMPLEMENTATION OF THE AWARENESS-
ENLIGHTMENT IN INTERPRETATION (AT-
TAW’IYYAH WA AT-TANWĪR) AND SOCIAL 

MOVEMENT (TAḤRĪK AL-MUJTAMA‘) FROM 
THE PERSPECTIVE OF SEYYED ALI KHAMENEI

ACHMAD FADEL
Sekolah Tinggi Agama Islam Sadra Jakarta

Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
achmadfadel7@gmail.com

Abstract
This research aims to implement the Qur’anic interpretation approach 
of Seyyed Ali Khamenei based on awareness-enlightenment 
interpretation (at-taw’iyyah wa at-tanwīr) and social movement 
(taḥrīk al-mujtama‘) within society. Ali Khamenei’s approach to 
understanding the Qur’an is a distinctive feature that he applies in 
his lessons of interpretation during his time in Mashhad with the 
hawza students and university students. The phases of his life journey 
demonstrate an exceptionally close relationship with the Qur’an.
he interpretive approach utilized by Ali Khamenei actually shares 
similarities with other scholars of interpretation, such as Muhammad 
Abduh, Seyyed Qutb, Mustafa Maraghi, Thahir bin Ashur, Seyyed 
Hossein Fadlullah, Nasir Makarim Shirazi, and others. These scholars 
approach the Qur’an with a blend of literary and social context, often 
referred to as “adabī-ijtima‘ī”. However, Ali Khamenei’s interpretation 
of the Qur’an has different foundations and techniques from them, 
despite sharing a similar approach. The background of the research 
problem is the issue of the validity of the interpretative approach, 
particularly the interpretation related to social movements, and the 
issue of partiality in Islamic thought and the Qur’an. The research 
methodology employed is literature review with an analytical-
descriptive approach. This research concludes that the approach 



88
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

of “taw’iyyah wa tanwīr” and “taḥrīk al-mujtama‘” interpretation 
is implemented based on three foundations: the coherence of the 
Islamic ideological system, social utility, and intellectual certainty. 
Ali Khamenei’s interpretive framework is constructed by connecting 
society to the belief system within the Qur’an.
Keywords: Ali Khamenei’s Interpretive, at-Taw’iyyah wa at-Tanwīr, 

Taḥrīk al-Mujtama‘.

Abstrak
Penelitian ini bertujuan menerapkan pendekatan tafsir al-Qur’an 
Sayid Ali Khamenei berdasarkan penyadaran-pencerahan (at-
taw’iyyah wa at-tanwīr) dan pergerakan sosial (taḥrīk al-mujtama‘) 
dalam masyarakat. Pendekatan Ali Khamenei dalam memahami 
al-Qur’an merupakan ciri khas yang ia terapkan dalam pelajaran-
pelajaran tafsirnya ketika di Masyhad dengan santri hauzah dan 
mahasiswa universitas. Fase-fase perjalanan hidupnya menunjukkan 
keakraban yang sangat dekat dengan al-Qur’an. Posisi penafsiran 
yang digunakan oleh Ali Khamenei sebenarnya memiliki kesamaan 
dengan mufasir lain, seperti Muhamamad Abduh, Sayid Quthub, 
Musthafa Maragi, Thahir bin Ashur, Sayid Husain Fadhlullah, Nasir 
Makarim Shirazi, dan lainnya. Mereka merupakan mufasir yang 
mendekati al-Qur’an dengan corak adabī-ijtima‘ī (sastrawi-sosial). 
Akan tetapi, penafsiran al-Qur’an Ali Khamenei memiliki fondasi 
dan teknik yang berbeda dengan mereka, meski memiliki corak yang 
sama. Latar belakang masalah penelitian ini ialah problem validitas 
pendekatan tafsir, khususnya tafsir pergerakan sosial, dan problem 
parsialitas pemikiran Islam dan al-Qur’an. Metode penelitian yang 
digunakan ialah kajian kepustakaan dengan pendekatan analisis-
deskriptif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendekatan tafsir 
taw’iyyah wa tanwīr dan taḥrīk al-mujtama’ diterapkan dengan tiga 
landasan, yaitu koherensi sistem pemikiran Islam, kebermanfaatan 
sosial, dan kepastian pemikiran. Konstruksi tafsir Ali Khamenei 
dibangun dengan menghubungkan masyarakat terhadap sistem 
keimanan dalam al-Qur’an.
Kata Kunci: Tafsir Sayid Ali Khamenei, at-Taw’iyyah wa at-Tanwīr, 

Taḥrīk al-Mujtama‘.



89ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

INTRODUCTION

Al-Qur’an sebagai kitab multidimensi kerap dipahami 
dengan ragam corak dan pendekatan, meski tak jarang juga 
dipahami dengan satu pendekatan dan menolak pendekatan yang 
lainnya. Sikap yang pertama dapat disebut sebagai inklusivisme 
penafsiran, sementara yang kedua sebagai eksklusivisme penafsiran. 
Inklusivisme merupakan bentuk tafsir yang sering kita temui saat 
ini. Mufasir-mufasir yang mendekati makna al-Qur’an dengan 
banyak pembahasan (at-tafsīr al-jāmi’), misalnya, memulai dari 
perspektif kebahasaan, lalu masuk ke dalam pembahasan filsafat, 
irfan, sains, atau disiplin-disiplin ilmu lainnya. Mereka dapat disebut 
mufasir inklusif. Mereka cenderung menerima banyak metode atau 
pendekatan dalam memahami al-Qur’an, meski tetap memiliki 
batas dan kaidah yang menjadi kompasnya untuk memahami ayat-
ayat al-Qur’an. 

Sebaliknya, mufasir eksklusif, karena kekhawatiran terjerumus 
pada tafsir dengan opini pribadi (at-tafsīr bi ar-ra’y) (Washil 
2016), menolak pendekatan apa pun selain penafsiran berdasarkan 
hadis Nabi saw. ataupun orang yang terdekat dengannya (at-tafsīr 
bi al-ma’thūr). Karenanya, mereka mengeksklusi semua bentuk 
pendekatan selain ucapan hadis-hadis Nabi tentang sebuah ayat. 
Konsekuensinya, lahirlah stagnansi al-Qur’an sebagai petunjuk 
bagi manusia sepanjang waktu dan seluruh tempat. Bagi manusia 
modern, mereka butuh cara hidup dan petunjuk menjalankan 
pelbagai bidang kehidupan yang baru untuk mencapai kebahagiaan. 
Pada saat yang sama, kebutuhan itu hampir tidak ditemukan dalam 
penafsiran bi al-ma’thūr. Karena itu, patut dipertanyakan apakah 
makna kalimat al-Qur’an layak bagi semua tempat dan waktu (ṣāliḥ 
li kulli zamān wa makān) tanpa kontekstualisasi? Permasalahan ini 
tentu perlu dikaji dengan mengambalikan kepada al-Qur’an.

Masalah lain yang akan muncul akibat eksklusivisme penafsiran 
ialah hilangnya validitas sebagian besar kitab-kitab tafsir dan 
metodologinya. Perkembangan metode tafsir, seiring waktu, 



90
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

mengalami perluasan dan pencabangan masalah-masalah baru yang 
tidak ditemukan oleh ulama klasik. Misalnya, cara mengambil makna 
al-Qur’an dengan rasionalitas dan pengalaman rohani, metode 
penyajian tafsir secara tematis, penyusunan kaidah-kaidah tafsir, 
dan masalah tafsir lainnya. Pengembangan metodologi tersebut 
merupakan hasil apakah semua mufasir yang tidak menggunakan 
hadis berarti menafsirkan dengan opini pribadi? Jika itu benar, maka 
betapa banyak mufasir hingga saat ini yang akan masuk neraka akibat 
menggunakan opini pribadi.

Lahirnya tafsir al-Qur’an, salah satunya, disebabkan oleh tidak 
memadainya penjelasan tekstual, sedangkan kondisi/konteks zaman 
selalu berubah dan berkembang. Perubahan itu membutuhkan 
jawaban yang dapat diandalkan dari sumber aslinya, yaitu al-
Qur’an. Lebih lagi, apabila dihubungkan dengan dunia modern, 
tafsir akan menjadi semakin rumit. Perasaan inferior umat Islam 
di satu pihak atas dunia Barat telah menjadikan para pemikir Islam 
mencari solusi kehidupan dari mereka. Penelitian mufasir modern 
melalui kajian al-Qur’an berusaha mencari relasi antara dunia 
kontemporer dan teks-teks al-Qur’an, sehingga al-Qur’an hidup 
dalam masyarakat. Selain permasalahan itu, sebagian umat muslim 
(dalam konteks Indonesia) memahami dan mengimplementasikan 
agamanya melalui pemahaman terbatas. Karena itu, lahir mufasir 
yang berusaha memperkenalkan al-Qur’an ke ranah praktis 
masyarakat, seperti Quraish Shihab dan Hamka (Purwaningrum 
and Muhammad 2022). Dalam konteks yang lebih luas, nama-nama 
seperti Muhammad Abduh dan Rashid Ridha juga menghasilkan 
kitab Tafsīr al-Manār (Junaid and Nurfiqra 2021), Sayid Quthb 
melahirkan kitab Fī Zilāl al-Qur’ān (Nana and Pajriah 2022), Musṭafa 
Maragi dengan Tafsir al-Maragi (Taufikurrahman 2020), Thahir bin 
Ashur dengan kitab At-Taḥrīr wa at-Tanwīr (Halim 2012), Sayid 
Ḥusain Fadhlullah dengan kitab Min Waḥy al-Qur’ān (Jamaruddin 
and Siregar 2020). Karya-karya tafsir mereka merupakan tulisan 
yang mewakili corak tafsir ādab-ijtimā’ī. Corak ini memiliki 



91ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

pengaruh kuat pada abad ke-19 hingga saat ini melalui lahirnya 
kitab-kitab tafsir tersebut. Konteks sosial yang melatarbelakangi 
mufasir tentu sangat berpengaruh. 

Akan tetapi, corak ādab-ijtimā’ī tidak lepas dari kritik, 
sebagaimana corak tafsir lainnya. Karena itu, sebagian mufasir 
saat ini memahami al-Qur’an sebagai kitab multidimensi, misalnya 
pada pembahasan maksud-maksud al-Qur’an yang tidak tuntas 
karena fokus pada topik yang ingin dikaji dalam sebuah ayat (Junaid 
and Nurfiqra 2021). Konsekuensinya lahir pemahaman al-Qur’an 
yang tidak utuh, yaitu hanya mengambil ayat-ayat tertentu untuk 
mendukung pemahaman penafsir. Dalam diskursus metode tafsir, 
keutuhan pemahaman dapat dilakukan dengan menafsirkan secara 
tematis, dibanding ayat per ayat tanpa menghubungkannya dengan 
ayat yang lain (Sunarsa 2019). Akan tetapi, corak tafsir masuk 
dalam kategori nuansa pembahasan yang disampaikan oleh mufasir, 
sementara metode (seperti tematis, taḥlīlī, dan komparatif) dapat 
disampaikan dengan banyak nuansa pembahasan. Nuansa ādab-
ijtimā’ī dalam proses penafsiran Ali Khamenei didasarkan oleh tiga 
fondasi yang dapat menjawab masalah-masalah tadi. Fondasi itu 
ialah: kebermanfaatan sosial, koherensi pemikiran, dan kepastian 
penyimpulan hukum (Khamenei 2017a). Tiga fondasi tersebut 
merupakan keunikan tafsir yang penting untuk diterapkan saat ini 
sebagai kontribusi dalam khazanah tafsir al-Qur’an.

Pendekatan bidang keislaman yang parsial juga menjadi 
problem penting saat ini. Sebagian mazhab pemikiran yang 
memahami al-Qur’an dengan predikat-predikat tertentu merupakan 
salah satu contoh pembatasan petunjuk al-Qur’an. Karena itu, 
pembatasan al-Qur’an tidak relevan bagi ahli tafsir dan pemikir 
Islam sebagai penyampai risalah bagi masyarakat umum. Namun, 
posisi penafsiran yang digunakan oleh Ali Khamenei memang 
bernuansa sosial, sebagaimana mufasir lainnya, seperti Muhammad 
Abduh, Sayid Quthb, Musthafa Maragi, Thahir bin Ashur, dan Sayid 
Husain Fadhlullah. Mereka merupakan mufasir yang mendekati al-



92
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

Qur’an dengan corak adabī-ijtima’ī (sastrawi-sosial). Akan tetapi, 
penafsiran al-Qur’an Ali Khamenei memiliki fondasi dan latar 
belakang yang khas sebagai ulama-pejuang. Produk penafsirannya 
diperoleh melalui kelas-kelas tafsirnya yang kemudian dibukukan.

Berdasarkan masalah-masalah yang telah disebutkan, peneliti 
akan mengkaji pemikiran tafsir al-Qur’an Ali Khamenei yang 
dikenal dengan corak penyadaran-pencerahan (at-taw’iyyah wa 
at-tanwīr) dan pergerakan sosial (taḥrīk al-mujtama’). Peneliti 
akan mengkajinya dengan mengambil fondasi dan konstruksi 
pemikiran al-Qur’an yang digunakan dalam penyampaian tafsir 
al-Qur’annya pada kitab Mashrū’ al-Fikr al-Islāmī fi al-Qur’ān 
(Khamenei 2017b).

Batasan dan Rumusan Masalah
Peneliti tidak akan membahas persoalan tafsir sosial secara 

umum atau masalah validitas corak tersebut dalam penafsiran secara 
umum. Masalah penelitian ini akan dibatasi untuk menjelaskan 
implementasi Sayid Ali Khamenei dalam menafsirkan ayat-ayat al-
Qur’an berdasarkan corak penyadaran-pencerahan (at-taw’iyyah 
wa at-tanwīr) dan pergerakan sosial (taḥrīk al-mujtama’). Masalah 
penelitian akan dibatasi persoalan yang relevan dengan corak 
tersebut dari sisi fondasi dan konstruksinya. Melalui batasan masalah 
tersebut, peneliti merumuskan masalah dengan pertanyaan yang 
akan dijawab dalam kesimpulan penelitian ini. Pertanyaan penelitian 
ini ialah: Bagaimana implementasi pendekatan tafsir penyadaran-
pencerahan (at-taw’iyyah wa at-tanwīr) dan pergerakan sosial 
(taḥrīk al-mujtama’) Sayid Ali Khamenei?

Tujuan dan Relevansi Penelitian
Penelitian ini bertujuan menerapkan pendekatan tafsir al-

Qur’an Sayid Ali Khamenei berdasarkan penyadaran-pencerahan (at-
taw’iyyah wa at-tanwīr) dan pergerakan sosial (taḥrīk al-mujtama’) 
dalam masyarakat.



93ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

Relevansi penelitian merupakan posisi penelitian dalam 
suatu objek atau tema penelitian yang dibahas dari sisi kebaruan 
dan pengembangannya. Peneliti belum menemukan pengkajian 
tema-tema al-Qur’an perspektif Ali Khamenei di Indonesia, selain 
membahas aspek politik, seperti yang dilakukan oleh Zulkifli 
(Zulkifli 2017) dan Dicky Sofjan (Sofjan 2019). Penelitian al-Qur’an 
yang berkaitan dengan pemikiran Ali Khamenei dan relevan dengan 
penelitian ini, sebagai berikut:

Pertama, artikel jurnal berjudul Strategi Ilmiah Kembali ke al-
Qur’an dengan Penekanan pada Solusi Penafsiran dari Perspektif 
Pemimpin Tertinggi oleh Khalili Zadeh. Metode penelitian dalam 
artikel tersebut adalah deskriptif-analitis dan historis dengan 
menggunakan kajian pustaka. Hasil penelitiannya menunjukkan 
bahwa solusi dari Pemimpin Tertinggi (Sayid Ali Khamenei) untuk 
memberikan interpretasi dan pemahaman yang benar tentang al-
Qur’an ialah: membentuk disiplin ilmu untuk memasuki bidang 
tafsir sosial al-Qur’an, islamisasi ilmu-ilmu humaniora berdasarkan 
prinsip-prinsip al-Qur’an, dan menciptakan dasar yang diperlukan 
untuk berteori al-Quran dalam humaniora dan menciptakan 
pendidikan al-Qur’an (Shaha’i and Bakhshis 2022). Penelitian Khalili 
merupakan preseden dasar yang menjadi pijakan peneliti dalam 
memulai penelitian tentang tafsir sosial perspektif Ali Khamenei ini. 
Akan tetapi, Khalili masih mengkonstruksi secara teoretis metode 
keilmuan tafsir, sementara peneliti akan mengimplementasikan 
corak penafsiran sosial tersebut dalam kehidupan bermasyarakat 
berdasarkan sistem keyakinan Islam, yaitu tauhid, kenabian, dan 
kepemimpinan.

Kedua, artikel jurnal berjudul Criticism of the Theory of 
Historicity of the Quran by Focusing on the Quranic Thoughts of 
Imam Khamenei oleh Ruhollah Salarian dan Muhammad-Husayn 
Muhammadi. Penelitian Salarian menunjukkan bahwa ayat-ayat 
sejarah, sebab turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), dan kontradiksi yang 
jelas dari beberapa ayat dengan temuan ilmiah adalah argumen dasar 



94
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

pemikiran historisisme. Al-Qur’an tidak pernah menerima takhayul 
dan budaya palsu pada zamannya. Selain itu, hubungan beberapa 
ayat dengan peristiwa wahyu tidak dapat dianggap sebagai bukti 
historisisme al-Quran. Ini karena ada banyak ayat dalam al-Qur’an 
yang tidak ada kesempatan wahyu, oleh karena itu perlu juga untuk 
membedakan antara peristiwa wahyu dan konteks wahyu. Negasi 
historisisme al-Qur’an cukup jelas dalam pemikiran al-Qur’an 
Ali Khamenei. Panduan umum al-Qur’an, kelengkapan ajaran al-
Qur’an, dan gaya hidup Nabi adalah alasan penting untuk negasi 
historisisme dalam pidato Ali Khamenei (Salarian and Muhammadi 
2023). Penelitian tersebut juga mengkaji pidato Ali Khamenei, tetapi 
merespons teori historisisme al-Qur’an, sementara peneliti saat ini 
mengkaji penerapan corak pergerakan sosial Ali Khamenei dalam 
pidato-pidatonya.

Ketiga, artikel jurnal berjudul Ayatollah Khamenei on Political 
Comment of the Quranic Concepts during IRI. Studi ini berfokus 
pada konsep politik dalam tafsir al-Qur’an perspektif Ali Khamenei 
ketika Revolusi Islam Iran. Tujuannya ialah memahami pendekatan 
interpretasi politik Ali Khamenei tentang al-Qur’an dan dampaknya 
terhadap Revolusi Islam Iran. Metode penelitian ini adalah deskriptif-
analitis. Hasil penelitian itu menunjukkan dalam penafsiran 
politik al-Qur’an, teks autentik (ayat-ayat al-Qur’an) dan pengaruh 
konteks politik, sosial, dan intelektual telah berkontribusi pada 
munculnya interpretasi politik terhadap konsep-konsep al-Qur’an 
dan penerapannya dalam Revolusi Islam Iran. Dalam pendekatan 
tersebut, agama responsif terhadap semua kebutuhan individu, 
sosial dan politik. Sebelum Revolusi Islam Iran, Ali Khamenei 
menggunakan interpretasi politik dari konsep keyakinan (seperti 
tauhid, kenabian, dan imamah) dari al-Qur’an untuk bergerak, 
melawan, dan merevolusi status quo (tirani internal dan dominasi 
asing). Interpretasi politik setelah revolusi fokus pada struktur sistem 
politik, perjuangan melawan sistem dominasi, dan persatuan umat 
Islam (Danesyhar 2018).



95ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

Metode Penelitian

Metode Penelitian dalam artikel ini ialah kajian kepustakaan 
(Khatibah 2011) dengan pendekatan analisis-deskriptif (Fadli 
2021) atas kumpulan kajian tafsir Ali Khamenei tentang al-Qur’an 
berbahasa Persia berjudul Ṭarḥ-e Kullī Andīsh-e Islamī dar Qur’ān 
(Khamenei 2013), kemudian diterjemahkan dalam bahasa Arab 
berjudul Mashrū’ al-Fikr al-Islāmī fī al-Qur’ān (Khamenei 2017a) 
dan bahasa Inggris dengan judul Islamic Thought in the Qur’an. 
Karya tersebut mewakili pemikiran al-Qur’an Ali Khamenei dalam 
sistem keyakinan Islam, yaitu tauhid, kenabian, dan imamah. 

RESULTS AND DISCUSSION

Interaksi Sayid Ali Khamenei bersama Al-Qur’an
Interaksi Ali Khamenei dengan al-Qur’an dimulai sejak 

kecil. Lantunan indah ayat-ayat suci pertama kali didengar 
dari pembacaaan orang tuanya. Sejak itu, Ali Khamenei biasa 
berkumpul dan duduk bersama untuk membacanya dengan 
suara yang lembut dan berpengaruh, sehingga sebagian ayat-ayat 
membuka hati kami (Bahbudi 2012). Biasanya, Sayidah Khadijah 
Mirdamadi, ibu Ali Khamenei, menceritakan kisah-kisah para 
nabi Allah dan kisah yang terdapat al-Qur’an kepada anak-
anaknya. Beliau menceritakannya secara lengkap kisah itu dengan 
semangat, seperti cara al-Qur’an menceritakan. Kearifan-kearifan 
ilahiah yang manis itu berpadu dengan kecintaan orang tua. Bagi 
Ali Khamenei, itulah hidangan yang sempurna yang berhubungan 
dengan jiwa anak-anak (www.almaaref.org n.d.).

Tahun 1958, Ali Khamenei mendaftar di hauzah dan mengikuti 
mata pelajaran secara berurutan ketika usianya 19 tahun. Pada 
tahun-tahun tersebut pertama kalinya beliau mendengar tilawah 
dari Qari Mesir. Ia mengatakan, “Aku mengenal qiraat al-Qur’an 
orang-orang Mesir. Setelah aku mendengarnya, aku sungguh merasa 
memiliki banyak kekurangan dalam membaca al-Qur’an, sehingga 



96
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

aku menyempurnakan kekurangan itu” (Bahbudi 2012). Walaupun 
saat itu jangkauan radio sulit sampai ke Masyhad dan suaranya juga 
tidak jernih, tetapi itulah satu-satunya cara yang mungkin untuk 
belajar yang dilakukan oleh Ali Khamenei. Murtadha Fathimi, salah 
satu pemuda ahli qiraat al-Qur’an berkata tentang hal tersebut, 
“Pada saat itu radio Kairo sangat sulit dijangkau. Bunyinya berserak 
dan seperti siulan. Kadang-kadang seseorang akan pergi ke Mesir 
dan membawa kaset untuk merekam. Salah satu sahabat Sayid al-
Amali bernama Sayid Ja’far Thabathaba’i pernah pergi ke Mesir 
dan membawa dua kaset bersamanya. Ali Khamenei menganggap 
penting kedudukan membaca al-Qur’an, beliau mengumpulkan al-
Qur’an dan menyimak kaset-kasetnya (www.almaaref.org n.d.).

Di antara semua ahli al-Qur’an Mesir, Ali Khamenei menyukai 
Mustafa Ismail dibanding yang lain. Sayid Fatimi mengatakan 
tentang sebab cinta itu: 

“Ali Khamenei pernah mengatakan, ‘Sesungguhnya Mustafa 
Ismail membaca dengan memperhatikan makna-makna dan 
konsep-konsepnya. Sebagian ahli qiraat hanya membaca dengan 
bersandar pada lantuntan suara saja. Tujuan mereka hanya 
menunjukkan nada indah dan menyibukkan orang, semetara 
Mustafa Ismail membaca dengan indah dan menarik orang 
pada maknanya.’” 

Ketika Ali Khamenei mencapai puncak kegiatan ilmiahnya, 
beliau berangkat ke Qom. Beliau belajar Ushul Fikih dari Sayid 
Ruhullah Khomeini pada tahun pertamanya. Imam Khomeini 
mengambil pelajaran dari al-Qur’an karena Allah dan tanpa takut 
kekurangan (Khomeini 1978).

“Katakanlah, sesungguhnya aku memperingati kalian untuk 
berbuat karena Allah, baik berdua atau sendiri. Karena 
Allah berfirman dalam ayat ini bahwa sesungguhnya aku 
memperingatkan kamu dengan satu peringatan saja. Aku 



97ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

memperingati untuk berbuat ikhlas hanya kepada Allah, 
kemudian Rasul saw yang paling mulia. Nasihat ini sangat 
penting kedudukannya, yaitu “...Kerjakanlah karena Allah, 
berdua atau sendiri...” (QS. Saba [34]:46) (www.almaaref.org 
n.d.).

Imam Khomeini sering memperingatkan hal tersebut kepada 
Ali Khamenei.

Ali Khamenei Bersama Al-Qur’an dalam Tahanan

Ali Khamenei mempunyai keakraban dengan al-Qur’an yang 
tetap kokoh meski berada di kamp tahanan militer. Perjuangan 
yang ditempuhnya tanpa mengharapkan imbalan, justru dibalas 
dengan penahanan di kamp militer dan pemenjaraan. Akan tetapi, 
al-Qur’an tetap menjadi teman akrabnya di setiap waktu. Ketika 
berada di kamp tahanan militer yang pertama, beliau berada di 
kamp tahanan militer Masyhad dengan pemutusan semua bentuk 
komunikasi. Beliau menyebutkan, “Aku meminta saat itu kepada 
mereka untuk cukup meninggalkan al-Qur’an bersamaku, dan 
mereka menyetujuinya” (Bahbudi 2012). Saat itu Savak menyiksa 
ulama mujahid Sayid Abbas al-Musawi al-Qutchani. Satu-satunya 
penghiburannya adalah lantunan bacaan al-Qur’an Ali Khamenei. 
Beliau mengatakan: “Satu-satunya yang menjadi sumber 
penghiburan bagi Sayid Musawi di penjara ketika dia kembali 
setelah menyelesaikan penyiksaan dari sel isolasinya adalah 
mendengarkan saya membaca al-Qur’an. Pada gilirannya, saya 
telah memilih ayat-ayat khusus sebelumnya, dan saya membacanya 
di telinganya untuk menjadi obat salep bagi luka-lukanya, 
menghibur dirinya sendiri, dan memperkuat tekadnya” (Bahbudi 
2012). Masa penahanan dan pemenjaraan dengan ketenangan dan 
kesendiriannya adalah kesempatan yang tepat bagi Ali Khamenei 
untuk mempelajari al-Qur’an dengan membaca dan merenungkan 
al-Qur’an.



98
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

Masa Pengajaran Tafsir Ali Khamenei

Pada tahun 1343 H, ketika Ali Khamenei dipaksa untuk kembali 
dari Qom ke Masyhad, kegiatan pertama yang ia mulai selain 
penelitian di hauzah ialah mengampu kelas tafsir al-Qur’an. Pelajaran 
tafsirnya diadakan pada tahun yang sama untuk sekelompok orang. 
Dua siswa Khanabad bernama Sayid Reza Kamyab dan Mohammad 
Baqir Farzaneh bertemu Ali Khamenei setelah gempa bumi di Kachak 
pada tahun 1347. Lalu, sekelompok ulama pergi ke Masyhad untuk 
membantu mereka, memintanya untuk memberi mereka pelajaran 
tafsir al-Qur’an. Pelajaran tafsir itu diadakan untuk siswa di Sekolah 
Mirza Ja’far. Kelas tersebut dimulai dengan penafsiran ayat-ayat dari 
surah al-Mā’idah selama beberapa tahun, tetapi akhirnya dilarang 
oleh Savak.

Segmentasi pembelajaran tafsir Ali Khamenei ditujukan untuk 
pembelajaran tafsir dengan topik khusus yang paling berharga bagi 
santri hauzah dan mahasiswa kampus. Saat itu, terdapat tiga kelas 
tafsir yang diadakan di Masyhad: pertama, kelas tafsir Mirza Javad 
Agha Tehrani, yang bercorak moral dan etika yang tinggi; kedua, 
kelas tafsir Ayatullah Izz al-Din al-Zanjani yang menonjolkan corak 
Fikih dan Ushul Baqir Sadr; dan ketiga, kelas tafsir Ali Khamenei. 
Pelajarannya lebih bercorak sosial dan pergerakan. Peserta yang 
hadir hampir 200 orang dan bahkan melebihi jumlah peserta dua 
kelas lainnya. Segmen yang kedua dalam kelas Tafsir Ali Khamenei 
ialah mahasiswa universitas. 

Selain mempertimbangkan metodologi dalam kajian yang 
dia angkat di kelas, kuliah tafsirnya juga berguna bagi masyarakat 
umum. Salah satu topik yang diangkat dalam pelajaran ialah tafsir 
surah al-Baqarah dan tentang nasib akhir Bani Israil. Masalah yang 
mencolok dari pelajaran ini adalah gayanya yang baru dan menarik. 

“Dua peserta mengajukan diri secara sukarela sebelum pelajaran 
dimulai, mengulangi topik minggu sebelumnya. Sehingga 
orang pertama umumnya mengulangi apa yang disebutkan 



99ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

dalam pelajaran sebelumnya, dan orang kedua mengemukakan 
pendapatnya dalam presentasi dan laporannya jika dia memiliki 
pendapat, apakah dia setuju atau tidak setuju. Kami menyebut 
orang pertama pelapor dan yang kedua kritikus” (Bahbudi 
2012).

Setelah menjelaskan pembahasan tersebut, beliau akan 
mengklarifikasi ayat-ayat dan topik-topik baru, dan menafsirkan 
ayat-ayat tersebut. Pembaca akan diminta untuk membaca ayat-
ayat yang ditafsirkan. Dia biasa berkata: “Sekarang setelah Anda 
memahami arti dari ayat-ayat ini, biarkan pembaca kami yang 
budiman datang dan melafalkannya dengan melodi dan suara 
yang bagus sehingga Anda dapat lebih menikmatinya. Karena 
orang-orang telah memahami arti al-Qur’an, mereka lebih mudah 
terhubung dengannya.” Corak penafsiran Ali Khamenei dalam 
tafsir al-Qur’an ditandai oleh dua bentuk. Pertama adalah corak 
penyadaran dan pencerahan, yaitu al-Qur’an ditafsirkan sedemikian 
rupa sehingga ketika orang selesai menyimak topik dalam pelajaran, 
mereka merasa pandangan baru telah ditanam dalam pikirannya 
dibandingkan dengan sebelum mengikuti kelasnya. Kedua adalah 
corak pergerakan sosial, yaitu memindahkan dan menghubungkan 
kehidupan masyarakat dengan ajaran al-Qur’an. (www.almaaref.org 
n.d.).

Karakteristik Pendekatan Tafsir Al-Qur’an Ali Khamenei 
Pelajaran Ali Khamenei dalam penafsiran al-Qur’an adalah 

penyadaran-pencerahan dan pergerakan sosial. Mahdavi Rad 
mengatakan, 

“Penyadaran dan pencerahan berarti bahwa ayat-ayat itu 
ditafsirkan dan dijelaskan sehingga jika seseorang mengikuti dan 
memperhatikan topik yang diangkat, lalu dia keluar dari kelas, 
dia merasa bahwa cahaya dan pandangan baru telah ditanam 



100
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

dalam pikirannya dibandingkan dengan sesi sebelumnya. Selain 
itu, pergerakan sosial, yaitu menghubungkan masyarakat dan 
kehidupannya dengan ajaran al-Qur’an” (www.almaaref.org 
n.d.).

Menurut Ali Khamenei, membangun kajian tafsir, membangun 
kekuatan, dan menciptakan basis untuk mendidik pemuda 
revolusioner al-Qur’an sangatlah penting. Karenanya, beliau tidak 
mau memberikan alasan apa pun kepada Savak untuk menghentikan 
kajiannya tanpa alasan. Ali Khamenei berbicara tentang pelajaran 
penafsiran di Masjid Imam Hasan as. dan Masjid Karamat. Beliau 
mengatakan, “Mungkin tidak ada pertemuan mahasiswa di negara 
ini yang begitu harmonis, bersatu dan padat seperti Masjid Imam 
Hassan” (Khamenei 2007).

Di samping pelajaran tafsir al-Qur’an, beliau menyampaikan 
serangkaian topik epistemologis di pelbagai majelis. Dalam banyak 
kesempatan dan buku-buku tablig, sebagian besar pembahasannya 
didasarkan pada ayat-ayat al-Qur’an. Di antara sejumlah ceramahnya 
di Masjid Imam Hasan as. yang diterbitkan dalam bentuk buku 
adalah Mashru’ al-Fikr al-Islāmī fī al-Qur’ān. Kaitannya dengan al-
Qur’an ditemukan dalam beberapa makalahnya yang lain, beberapa 
di antaranya ditulis dalam Maqūlah fī as-Ṣabr. Pada tahun-tahun 
perjuangannya, Ali Khamenei juga menerjemahkan bagian pertama 
buku Sayid Quthb tentang kajian al-Qur’an, Fi Zilāl al-Qur’ān (www.
almaaref.org n.d.).

Dengan kemenangan Revolusi Islam, Ali Khamenei, hendak 
menjadikannya kesempatan bagi masyarakat untuk lebih berinteraksi 
dengan al-Qur’an. Di tahun-tahun tersebut, beliau memerintahkan 
pendirian radio al-Qur’an pada tahun 1362, pembentukan Dewan 
Tertinggi untuk al-Qur’an di perusahaan radio dan televisi, dan 
pengembangan kelas qiraat internasional, terutama pembaca Mesir 
dan pembaca Iran dari pelosok negeri. Pembentukan sekitar 30 
kajian di kelas tafsir al-Qur’an untuk mahasiswa pada 1991-1992 



101ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

merupakan salah satu upayanya untuk menyebarkan budaya al-
Qur’an. 

Sebagai Pemimpin Revolusi, beliau berulang kali mengarahkan 
kepada masyarakat di berbagai forum untuk selalu terhubung 
dengan al-Qur’an, seperti pertemuan publiknya dalam kajian umum: 
“Lakukan yang terbaik untuk tidak memutuskan hubungan Anda 
dengan al-Qur’an. Baca al-Qur’an setiap hari, bahkan setengah 
halaman, karena ini semua membawa manusia lebih dekat dengan 
kemurnian roh, keterbukaan, dan penaklukan moral (Khamenei 
2012). 

“Salah satu berkah dari Revolusi Islam adalah bahwa orang-
orang muda kita dengan suara, rasa dan seni bacaan, berbakat 
dan siap untuk belajar, telah menanggapi bidang ini dan 
mencapai kesuksesan, tetapi ini semua adalah pengantar, 
pengantar untuk memahami al-Qur’an dan menciptakan moral 
al-Qur’an” (Khamenei 2013).

Menurutnya, akhlak al-Qur’an merupakan obat mujarab 
bagi segala penyakit dan luka yang dialami oleh komunitas Islam. 
Tampaknya tujuan pemimpin revolusi dalam semua kegiatan al-
Qur’annya adalah masalah yang ia angkat dalam pertemuan al-
Qur’an terakhir. Ia mengatakan bahwa masalah tertinggi adalah 
berakhlak dengan akhlak al-Qur’an, yaitu cara hidup kita identik 
dengan al-Qur’an (www.almaaref.org n.d.).

Fase-fase kehidupanya menunjukkan hubungannya yang sangat 
erat dengan al-Qur’an. Karya-karya tafsir al-Qur’annya hampir 
semuanya merupakan hasil transkripsi ceramah. Hal itu sebenarnya 
umum terjadi, seperti tafsir Min Waḥy al-Qur’an dan Tafsir al-Azhar 
yang dibuat dari ceramah-ceramah penulisnya. Tafsir al-Qur’an 
Ali Khamenei mempunyai karakter penyadaran-pencerahan dan 
pergerakan sosial.



102
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

Landasan Tafsir Penyadaran-Pencerahan (at-Taw’iyyah wa at-
Tanwīr) dan Pergerakan Sosial (Tahrīk Al-Mujtama’) Sayid Ali 
Khamenei

Melalui perjuangan kemiliteran dan sosial yang sangat 
lekat, Ali Khamenei melahirkan fondasi pemikiran Islam untuk 
memahami al-Qur’an secara holistik. Baginya, fondasi ini harus 
diperhatikan oleh para ulama dan ahli Islam agar tidak terjebak 
dalam subjektivitas. Al-Qur’an harus ditempatkan sebagai sumber 
final dan menjadi penerang bagi masyarakat. Ia harus menunjukkan 
manusia jalan yang lurus. Akan tetapi, saat ini masih banyak 
asumsi-asumsi, pandangan yang hampir tidak mengunakan akal, 
dan tradisi yang tidak kokoh digunakan sebagai sumber yang lebih 
kredibel dari al-Qur’an. Kejauhan manusia darinya, apatisme, dan 
perhatian hanya pada pembacaan lahiriah, membuat kita tidak 
memperoleh manfaat apa pun, baik di dunia maupun akhirat 
(Khamenei 2017a).

Kebermanfaatan Sosial
Menurut Ali Khamenei, karakteristik pertama yang penting 

untuk diperhatikan oleh pemikir Islam ialah kebermanfaatan sosial 
(Khamenei 2017a). Karakteristik ini merupakan penerapan atas cara 
berpikir deduktif, yakni konsep-konsep abstrak dan absolut dalam 
ideologi Islam diturunkan menjadi sebuah tanggung jawab sosial. Ali 
Khamenei mengatakan sebagai berikut:

“Kita harus mencoba untuk mengeluarkan sistem ideologi Islam 
dan ajaran Islam kita dari abstraksi dan subjektivitas menjadi 
tanggung jawab praktis di kehidupan sosial, sebagaimana 
mazhab-mazhab sosial yang lain. Semua diskusi teoretis 
mesti memperhatikan dan mengevaluasi dari sudut pandang 
perencanaan atau program yang akan diberikan pada kehidupan 
manusia, dan apa target mereka melakukan untuk mencapai 
tujuannya” (Khamenei 2017b).



103ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

Perkataan di atas menunjukkan bahwa, menurut Ali Khamenei, 
aktualisasi pemikiran Islam untuk kehidupan sosial merupakan 
fondasi pertama. Sistem ideologi Islam, seperti tauhid, kenabian, 
kepemimpinan, akhirat, dan lainnya memang merupakan konsep-
konsep abstrak. Karena itu, tugas pemikir Islam tidak hanya 
menjadikan ideologi itu sebagai sekumpulan konsep dalam pikiran, 
melainkan mengeluarkannya menjadi kewajiban dan tanggung 
jawab (taklīf) yang bersifat praktis di masyarakat.

Koherensi Pemikiran
Landasan kedua ialah koherensi pemikiran. Landasan 

ini merupakan kesesuaian antara semua bagian-bagian dalam 
pemikiran Islam. Satu bagian al-Qur’an atau bidang pemikiran saling 
mendukung dengan bagian-bagian yang lainnya. Apabila Islam 
diperkenalkan secara utuh seperti ini maka masyarakat akan lebih 
mudah menerimanya karena setiap saat proposisi-proposisi tetap 
konsisten. Kekeliruan yang biasa terjadi ialah inkonsistensi ayat-ayat 
al-Qur’an. Ali Khamenei menuliskan dalam pengantar kitab Islamic 
Thought in the Qur’an berikut ini:

“Perlu ditekankan bahwa pertanyaan-pertanyaan seputar 
pemikiran Islam seharusnya dipelajari sebagai pertanyaan-
pertanyaan yang koheren dan terhubung satu sama lain, sebagai 
bagian dari keseluruhan, karena mereka adalah bagian-bagian 
dari struktur yang utuh, yaitu bagian-bagian yang selaras dari 
keseluruhan agama kita tanpa ada pemisahan atau irelevansi satu 
sama lain.  Melalui metode tersebut, kita dapat mengenal prinsip-
prinsip agama kita dan kemudian mencapai pemahaman yang 
lengkap tentang agama kita sebagai ideologi yang sempurna, 
jelas, dan mengandung dimensi yang sesuai untuk kehidupan 
manusia dalam berbagai aspeknya” (Khamenei 2017a).

Jika direnungkan lebih dalam, fondasi kedua ini sebenarnya 
ungkapan lain dari kaidah logika, yaitu prinsip identitas. Kaidah 



104
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

tersebut mengungkapkan kesamaan sesuatu dengan dirinya, misalnya 
hakikat Islam hanya sama dengan hakikatnya secara keseluruhan, 
yaitu tidak sama dengan selainnya. Konsekuensi prinsip ini ialah 
menolak kontradiksi dalam pemikiran Islam, baik itu dalam bentuk 
penggabungan Islam dengan keyakinan lain (dalam pengertian 
tertentu dapat disebut sebagai sinkretisme) atau pembatasan 
pemikiran pada sebagian dan menolak selainnya, misalnya dalam 
konteks pembatasan maksud-maksud al-Qur’an sebagaimana telah 
dijelaskan di awal. Oleh karena itu, fondasi ini memiliki banyak 
konsekuensi pada pelbagai bidang pemikiran Islam.

Kepastian Pemikiran
Landasan ketiga untuk membangun konstruksi pemikiran yang 

utuh ialah kepastian pemikiran dalam penyimpulan dasar-dasar 
ilmu Islam. Fondasi ini dapat terlihat jelas perbedaannya ketika 
membahas pengertian “ijtihad” dalam pembahasan ushul fikih Syiah. 
Baqir Shadr menjelaskan bahwa terdapat perkembangan definisi 
ijtihad, pengertian pertama bermakna sebagai sumber hukum-
hukum berdasarkan pemikiran pribadi dan selera mujtahid bahkan 
tanpa bantuan teks al-Qur’an atau hadis, sementara pengertian yang 
diberikan oleh Baqir Shadr ialah praktik penyimpulan (‘amaliyyah 
istinbaṭ) dari sumber-sumber hukum (Shadr, n.d.). Ijtihad tidak 
hanya berlaku pada hukum Islam saja, ayat-ayat al-Qur’an tentu 
dipahami dengan kaidah-kaidah yang berasal darinya dengan usaha 
sungguh-sungguh mufasir. Ali Khamenei mengatakan berkaitan 
dengan landasan ini:

“Kita harus memiliki pemahaman bahwa konsep dan 
penyimpulan prinsip-prinsip Islam merupakan sumber-sumber 
dasar keagamaan kita; bukan selera personal, pendapat, atau 
deduksi asumtif dari seseorang. Dengan begitu, prosedur 
tersebut merupakan penelitian yang betul-betul berasal dari 
Islam. Kita memandang al-Qur’an sebagai kitab yang paling 



105ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

sempurna dan asli yang dimiliki, karena ‘tidak akan ada 
kesalahan yang akan mendatanginya dalam bentuk apa pun’ dan 
‘kitab itu berisi ayat-ayat yang berakar dari kebijaksanaan yang 
disajikan dengan jelas...’” (Khamenei 2017a)

Landasan ketiga ini sebenarnya didasarkan oleh postulat awal 
yang menyatakan keterjagaan Islam dan al-Qur’an sejak zaman Nabi 
saw. hingga saat ini melalui transmisi yang suci, yaitu para imam 
keturunan Ali dan Fatimah yang berjumlah dua belas. Melalui 
mereka, ajaran Syiah Imamiyyah diperoleh. Oleh karena itu, Ali 
Khamenei menyatakan al-Qur’an sebagai kitab yang paling sempurna 
dan asli yang dimiliki, karena tidak akan ada kesalahan yang akan 
mendatanginya dalam bentuk apa pun. Demikian pula makna-
makna yang akan dipraktikkan umat Islam juga berupa kepastian.

Tiga landasan di atas merupakan argumentasi dasar dan 
metodologis bagi Ali Khamenei bagi seluruh pemikir Islam bila ingin 
mengkonstruksi suatu pemikiran religius. Baginya, tanpa fondasi 
tersebut, seorang pemikir atau ilmunya akan menjadi berbahaya 
(Khamenei 2017a).

Implementasi Tafsir Penyadaran-Pencerahan (at-Taw’iyyah 
wa at-Tanwīr) dan Pergerakan Sosial (Tahrīk al-Mujtama’) 
Sayid Ali Khamenei

Istilah at-taw’iyyah wa at-tanwīr dan taḥrīk al-mujtama’ 
merupakan penisbatan terhadap corak penafsiran Ali Khamenei 
terhadap ayat-ayat al-Qur’an dalam biografi dan komentar terhadap 
pemikiran al-Qur’annya (www.almaaref.org n.d.). Penafsiran 
yang disampaikannya melalui ceramah dan kelas-kelas selalu 
memengaruhi kesadaran pendengarnya untuk bertindak dan 
memperbaiki kondisinya secara langsung, sebagaimana yang telah 
diuraikan bagian sebelumnya. Konsep al-Qur’an yang disampaikan 
oleh Ali Khamenei menggerakkan masyarakat untuk memahami 
Islam secara utuh dan pasti. Beliau memperkenalkan istilah-istilah 



106
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

Islam dengan definisi al-Qur’an secara langsung. Kerap kali, definisi 
itu mengubah mispersepsi yang selama ini dipahami oleh masyarakat. 
Pengertian itu tidak hanya konsep belaka, tetapi berefek pada gerakan 
dan tindakan langsung. Corak penafsiran at-taw’iyyah wa at-tanwīr 
dan taḥrīk al-mujtama’ akan ditinjau dalam kajian tafsirnya pada 
kitab al-Mashrū’ al-Fikr al-Islamī fī al-Qur’ān (Khamenei 2017b).

Implementasi Corak Tafsir at-Taw’iyyah wa at-Tanwīr dan 
Taḥrīk al-Mujtama pada Keimanan

Mashrū’ al-Fikr al-Islāmī fī al-Qur’an sebagai kumpulan tafsir 
Ali Khamenei dalam persoalan-persoalan sosial, dimulai dengan 
membahas keimanan manusia dengan bentuk-bentuknya. Beliau 
menafsirkan QS. Al-Anfāl ayat 1-3 untuk menjelaskan iman yang 
hakiki, yaitu disertai dengan pergerakan. Ali Khamenei menafsirkan 
bahwa iman yang nyata dan asli bukan hanya berupa perbuatan 
hati atau akal, psikologis, tendensi ideologis, dan kecenderungan 
terhadap seseorang atau kelompok. Iman atau kepercayaan yang 
benar adalah ketika seseorang bertindak dan berperilaku karena 
imannya, yaitu ketika seseorang melakukan karena komitmen dan 
keharusan iman. Seseorang mungkin saja menyebut dirinya beriman 
atau mukmin, tetapi gaya hidup dan tindakannya berbeda dengan 
orang-orang yang mengimani Tuhan. Justru ia lebih mirip dengan 
orang yang tidak memercayai Tuhan. 

Lebih lanjut lagi, Ali Khamenei mengatakan, “Apa bedanya 
antara orang yang beriman dan tidak beriman zaman kita saat 
ini?” Baginya, saat ini keduanya sama-sama menjadi pelaku 
kezaliman. Keduanya sama-sama tenggelam dengan dunia 
materiel di sekitarnya. Keduanya menginjak-injak kebaikan dan 
kebijaksanaan untuk mendapatkan kehidupan dunia, untuk makan 
dan minum, untuk mendapatkan kehidupan sementara. Karena 
itu, satu-satunya perbedaan yang terlihat salah satunya, “Aku tidak 
percaya Tuhan” tetapi yang lain mengatakan, “Aku percaya Tuhan!” 
Untuk mengetahui iman, Ali Khamenei melukiskan cara al-Qur’an 



107ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

menyebutkan tentang orang-orang yang beriman. Al-Qur’an tidak 
meyakinkan seseorang agar tidak ragu kepada imannya secara 
intelektual, tetapi menyuruh untuk melakukan sesuatu. Salah satu 
perintah al-Qur’an ialah, “Taatilah Tuhan dan Nabi!...” (QS. Al-Anfāl 
[8]:1), yaitu taati dan ikuti mereka tanpa keraguan. Menurutnya, di 
dalam al-Qur’an Allah telah mengatur hubungan kepada-Nya, kepada 
sesama manusia, hewan, bahkan tetumbuhan, lalu mewajibkannya 
untuk melaksanakan tugas serta komitmen. Barulah seseorang yang 
menaati Tuhan berdasarkan perintah-perintah itu, dapat mengakui 
dirinya mukmin. Akan tetapi, iman yang hanya tinggal di dalam 
hati dan pikiran, tanpa sebuah tindakan, tidak akan cukup dan 
berguna. Dia lebih patas disebut orang yang tidak beriman dalam 
Islam (Khamenei 2017a). Oleh karena itu, ayat berikut menjadi 
landasan Ali Khamenei dalam menemukan hakikat iman yang sah 
atau tindakan dan perilaku.

ؤْمِنِيَْ ٓ اِنْ كُنْتُْ مُّ َ وَرَسُوْلَٗ َ وَاَصْلِحُوْا ذَاتَ بيَنِْكُْ ۖوَاَطِيْعُوا الّلٰ َّقُوا الّلٰ فاَت
“Maka bertakwalah kepada Allah dan perbaikilah hubungan di 
antara sesamamu, dan taatlah kepada Allah dan rasul-Nya jika 
kamu orang-orang yang beriman.” (QS. Al-Anfāl [8]:1)

Baginya, ukuran iman ialah implementasi ketaatan pada Tuhan 
yang dapat dikenali oleh lima karakter. Dalam ayat selanjutnya, Ali 
Khamenei menjelaskan lima karakter tersebut dengan pendekatannya 
yang menyadarkan (taw’iyyah) dan menggerakkan (taḥrīk): (1) 
hatinya bergetar ketika disebut nama Allah; (2) imannya bertambah 
kuat ketika dibacakan ayat-ayatnya; (3) tawakal; (4) melaksanakan 
salat (iqāmah aṣ-ṣalah); (5) berinfak.

علَٰ  مْ اٰيتُٰهٗ زَادَتُْمْ اِيمَْانً وَّ ُ وَجِلتَْ قُلوُْبُُمْ وَاِذَا تلُِيَتْ علَيَِْ يْنَ اِذَا ذُكِرَ الّلٰ ِ َّمَا المُْؤْمِنوُْنَ الَّ اِن
ا رَزَقْنٰمُْ ينُْفِقُوْنَۗ لٰوةَ وَمِمَّ يْنَ يقُِيْمُوْنَ الصَّ ِ ُوْنَۙ الَّ مْ يتََوَكَّ ِ رَبِّ

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka 
yang apabila disebut nama Allah gemetar hatinya, dan apabila 
dibacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, bertambah (kuat) 



108
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

imannya dan hanya kepada Tuhan mereka bertawakal, (yaitu) 
orang-orang yang melaksanakan salat dan yang menginfakkan 
sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada mereka.” (QS. 
Al-Anfāl [8]:2-3)

Secara ringkas, tanda pertama hatinya gemetar terjadi bukan 
karena perhatian pada nama Tuhan, sebagaimana ketika menyebut 
Yā Allāh, Alḥamdulillāh, atau Inshā Allah, tetapi perhatian kepada 
keagungan Tuhan sehingga ia tidak menjadi lalai sedikit pun, 
sebagaimana kita kagum terhadap keserasian dan keakuratan hukum 
alam semesta (Khamenei 2017a). Ia mengatakan:

Jenis kekaguman atau ketakutan kepada Tuhan ialah tepat, lezat 
dan bermanfaat. Seseorang yang menyadari betapa kecilnya di 
hadapan Tuhan, dan Tuhan mencakup segala sesuatu, ia akan 
mencoba untuk melangkah yang ditunjukkan oleh pencipta 
alam semesta padanya dan tidak menjadi tersesat. Oleh karena 
itu, jaminan terkuat bagi muslim dan komunitasnya ialah 
pergerakan aktualnya, aksi, dan praktik di jalan yang benar 
menuju Tuhan (Khamenei 2017a).

Tanda kedua, yakni orang yang bertambah keimanannya 
ketika mendengarkan ayat merupakan bentuk usaha sengaja 
yang dilakukan oleh mukmin untuk menambah imannya karena 
iman seumpama benih. Seiring berjalannya waktu, iman dapat 
memudar dan bahkan hilang jika tidak diperkuat dengan berpikir 
dalam dan mempraktikkan agama. Karena itu, mukmin ialah 
yang bertambah imannya dengan kesengajaannya seiring dengan 
bertambah umurnya, mendengarkan al-Qur’an merupakan salah 
satu cara mereka menambah keimanan. Hanya kepada Tuhan 
mereka bertawakal, sebagai tanda ketiga, juga berdampak langsung 
pada praktik sosial manusia. Baginya, maksud tawakal di sini ialah 
bergerak dan tidak hanya duduk terdiam saja tanpa melakukan apa-
apa sambil menunggu bantuan Tuhan. Itu merupakan tawakal yang 
palsu. Mereka harus mengetahui bahwa duduk menunggu mukjizat 



109ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

Tuhan, tanpa melaksanakan kewajiban dan tugasnya, ditolak oleh 
al-Qur’an sendiri: 

ُّكَ فقََاتِلَٓ اِنَّ هٰهُناَ قٰعِدُوْنَ ا دَامُوْا فِيْاَ فۖاَذْهَبْ اَنتَْ وَرَب َّدْخُلهََآ اَبدًَا مَّ قاَلوُْا يمُٰوْسٰٓ اِنَّ لنَْ ن
“Mereka berkata, ‘Wahai Musa! Sampai kapan pun kami tidak 
akan memasukinya selama mereka masih ada di dalamnya, 
karena itu pergilah engkau bersama Tuhanmu, dan berperanglah 
kamu berdua. Biarlah kami tetap (menanti) di sini saja.’” (QS. 
Al-Mā’idah [5]:24)

Dengan mengutip ayat tersebut, Ali Khamenei mengatakan 
bahwa al-Qur’an jelas menolak perilaku duduk diam tanpa usaha. 
Hal itu adalah perbuatan Bani Israel yang apatis terhadap agamanya 
dan terasing dari iman yang benar. Seorang muslim tentunya tidak 
boleh berlaku demikian, karena hal itu justru merupakan tindakan 
orang yang tidak bertawakal. Tawakal bukan menyerahkan semua 
kepada Tuhan dan menjadikan diri miskin, atau membiarkan semua 
kezaliman terjadi dengan menunggu Tuhan yang akan bertindak. 
Tawakal yang sebenarnya, seperti ketika orang berada di situasi “jalan 
buntu”, tidak bisa melakukan apa-apa lagi, ia berserah diri kepada 
Tuhan dan tidak merasa sedih atau genting sedikit pun (Khamenei 
2017a).

Tanda keempat bagi mukmin, yaitu melaksanakan salat 
dengan menggunakan yuqīmūna atau iqāmah yang artinya ialah 
melaksanakan sesuatu dengan sempurna. Sebenarnya, bisa saja 
langsung disebutkan yuṣallūna, artinya mereka salat, tetapi artinya 
melaksanakan salat dari aspek lahiriahnya saja. Wa aqim aṣ-ṣalah 
(laksanakanlah salat) maksud sebenarnya ialah kamu harus menjaga 
salatmu di masyarakat. Karena itu, orang yang melaksanakan 
salat wajib beserta sunah, tetapi hanya memikirkan dirinya saja, 
tetapi tidak memperhatikan orang lain di sekitarnya, salatnya 
belum sempurna (Khamenei 2017a). Ali Khamenei mengatakan, 
“Iqāmat as-ṣalah ialah mengajak orang lain untuk salat... usaha 
menghilangkan segala bentuk korupsi, menghilangkan atribut aku 



110
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

atau kita, membentuk manusia....” (Khamenei 2017a). Penafsiran 
Ali Khamenei terhadap aqim aṣ-ṣalah sangat bercorak sosial dan 
betul-betul menyadarkan audiensnya agar bertindak, dibanding 
menampakkan sekadar lahiriah saja.

Tanda kelima mukmin ialah berinfak atas sesuatu yang kami 
berikan kepadamu. Infak ini tidak dibatasi oleh uang. Yang diberikan 
kepada kita ialah kehidupan kita, anak kita, akal, reputasi, atau 
kemampuan fisik. Semua itu yang dimaksud oleh al-Qur’an sebagai 
sesuatu yang kami berikan kepadamu (Khamenei 2017a).

CONCLUSION

Bedasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pendekatan 
tafsir taw’iyyah wa tanwīr dan taḥrīk al-mujtama’ diterapkan dengan 
tiga fondasi. Pertama adalah koherensi sistem pemikiran Islam, yaitu 
keharmonisan antara satu bagian pemikiran Islam dengan pemikiran 
yang lainnya. Kedua adalah kebermanfaatan sosial, yaitu menjadikan 
setiap prinsip dan kaidah-kaidah abstrak dalam pemikiran Islam 
diturunkan ke dalam tanggung jawab sosial. Ketiga adalah kepastian 
pemikiran, yaitu meyakini kepastian (qaṭ’iyyah) sumber dan 
metodologi pemikiran Islam. Kemudian, contoh implementasi tafsir 
Ali Khamenei dalam keimanan adalah hakikat iman hanya dapat 
dikenali oleh perbuatan. Karena itu, dalam QS. Al-Anfāl, keimanan 
bukan hanya kepercayaan intelektual dan hati, tetapi ketaatan 
terhadap Allah dan Nabi Saw. Pengkajian tafsir Ali Khamenei 
sangat luas dan bermanfaat untuk menyelesaikan banyak problem 
sosial dan mispersepsi masyarakat tentang Islam yang teoretis dan 
abstrak. Bagi peneliti selanjutnya, dapat mengkaji tema-tema sosial 
khusus berdasarkan penafsiran al-Qur’an yang disampaikan oleh 
Ali Khamenei. Tentu, tema itu sangat berharga dan dibutuhkan oleh 
masyarakat sebagai sarana pergerakan dan perbaikan masyarakat 
melalui penelitian tersebut.



111ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

REFERENCES

Bahbudi, Hidayatullah. 2012. Sīrah Ayatullah As-Sayyid ‘Alī al-
Husayni al-Khamena’i. Tehran: Markaz ad-Dirāsāt al-Abhāth 
as-Siyāsiyyah.

Danesyhar, Ali Rida. 2018. “Ayatollah Khamenei on Political 
Comment of the Quranic Concepts during IRI.” Journal of 
Islamic Revolution Studies 15 (52).

Fadli, Muhammad Rijal. 2021. “Memahami Desain Metode Penelitian 
Kualitatif.” Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum 21 
(1).

Halim, Abd. 2012. “Epistemologi Tafsir Ibnu ’Asyur dalam Kitab 
Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir.” Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta.

Jamaruddin, Ade, and Parhulutan Siregar. 2020. “Konstruksi 
Epistemologi Tafsir Pergerakan Syi’ah.” Suhuf 13 (1).

Junaid, Junaid bin, and Eka Nurfiqra. 2021. “Kolaborasi Antara 
Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha dalam 
Menciptakan Kitab Tafsir Bernuansa Adab Al-Ijtimai.” Al-
Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 2 (2).

Khamenei, Sayid Ali. 2013. Ṭarḥ-e Kullī Andīsh-e Islamī Dar Qur’ān. 
Tehran: Markaz-e Īmān-e Jihādi Ṣahbā.

Khamenei, Sayid Ali. 2007. “Khutbah Sayyid Ali Khāmena’ī.” 
Masyhad, May 15.

———. 2012. “Ceramah dalam Pertemuan dengan Dosen 
Universitas Khurasan Utara.” October 11.

———. 2013. “Ceramah dalam Festival Al-Uns bi al-Qur’an.” June 
30.

———. 2017a. Islamic Thought in the Quran. BookRix.

———. 2017b. Mashrū’ al-Fikr al-Islāmī fī al-Qur’ān. Iran: Sahba 
Books.



112
The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

Khatibah, Khatibah. 2011. “Penelitian Kepustakaan.” Iqra’: Jurnal 
Perpustakaan Dan Informasi 5 (1).

Khomeini, Ruhullah. 1978. “Ceramah Ayatullah Khomeini di Paris.” 
Neufel Loshato-Paris, November 19.

Nana, Najatul Huda, and Siti Pajriah. 2022. “Metode Umum dan 
Khusus dalam Tafsir fi Zhilal al-Qur’an Karya Sayyid Qutub.” 
Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2 (1).

Purwaningrum, Dewi, and Hafid Nur Muhammad. 2022. “Corak 
Adabi Ijtima’i dalam Kajian Tafsir Indonesia (Studi Pustaka 
Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar).” Al-Muhafidz: Jurnal 
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2 (1).

Salarian, Ruhullah, and Muhammad-Husayn Muhammadi. 2023. 
“Criticism of the Theory of Historicity of the Quran by 
Focusing on the Quranic Thoughts of Imam Khamenei.” 
Quranic New Studies 1 (2).

Shadr, Muhammad Baqir. n.d. Durūs fī ‘Ilmi al-Uṣūl. Qom: Markaz 
al-Abhath wa ad-Dirasat at-Takhsisiyyah li as-Sahid as-Sadr.

Shaha’i, Khalilizadeh, and Farahi Bakhshis. 2022. “Rahkarha-e Ilmi 
Bazgasht Beh Quran Ba Takid Bar Rahkarha-e Tafsiri Az 
Didgah Maqam Moazzam Rahbari.” Qoran va Elm 16 (30).

Sofjan, Dicky. 2019. “Forty Years After the Islamic Revolution of 
Iran: An Indonesian Perspective.” Religio: Jurnal Studi Agama-
Agama 9 (2).

Sunarsa, Sasa. 2019. “Teori Tafsir: Kajian Tentang Metode Dan Corak 
Tafsir Al-Qur’an.” Al-Afkar: Journal for Islamic Studies 3 (1).

Taufikurrahman, Taufikurrahman. 2020. “Sketsa Biografis Ahmad 
Mustafa Al-Maragi Dan Tafsir al-Maragi.” Al-Fath 14 (1).

Washil, Izzudin. 2016. “Problem Subjektifitas Dalam Tafsir Bi Al-
Ma’tsur, Tafsir Bi Al-Ra’yi, Dan Tafsir Bi Al-Isyarah.” Diya Al-
Afkar: Jurnal Studi al-Quran Dan al-Hadis 4 (1).



113ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

www.almaaref.org. n.d. “Ayatullah Al-Imām al-Khāmena’ī Wa al-
Qur’ān: ‘Alāqah Dā’imah.” Accessed June 3, 2023. https://
almaaref.org.lb/post/16961/.

Zulkifli, Z. 2017. “Shi’i Identity and Nationalism in Indonesia’s 
Reformasi.” In Advances in Social Science, Education and 
Humanities Research (ASSEHR). Vol. 129. Atlantis Press.


