THE IMPLEMENTATION OF THE AWARENESS-
ENLIGHTMENT IN INTERPRETATION (AT-
TAW’IYYAH WA AT-TANWIR) AND SOCIAL
MOVEMENT (TAHRIK AL-MUJTAMA ‘) FROM
THE PERSPECTIVE OF SEYYED ALI KHAMENEI

ACHMAD FADEL

Sekolah Tinggi Agama Islam Sadra Jakarta
Prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
achmadfadely@gmail.com

Abstract

This research aims to implement the Qurianic interpretation approach
of Seyyed Ali Khamenei based on awareness-enlightenment
interpretation (at-taw’iyyah wa at-tanwir) and social movement
(tahrik al-mujtama’) within society. Ali Khamenei’s approach to
understanding the Qur’an is a distinctive feature that he applies in
his lessons of interpretation during his time in Mashhad with the
hawza students and university students. The phases of his life journey
demonstrate an exceptionally close relationship with the Quran.
he interpretive approach utilized by Ali Khamenei actually shares
similarities with other scholars of interpretation, such as Muhammad
Abduh, Seyyed Qutb, Mustafa Maraghi, Thahir bin Ashur, Seyyed
Hossein Fadlullah, Nasir Makarim Shirazi, and others. These scholars
approach the Quran with a blend of literary and social context, often
referred toas “adabi-ijtima‘7”. However, Ali Khamenei’s interpretation
of the Quran has different foundations and techniques from them,
despite sharing a similar approach. The background of the research
problem is the issue of the validity of the interpretative approach,
particularly the interpretation related to social movements, and the
issue of partiality in Islamic thought and the Quran. The research
methodology employed is literature review with an analytical-
descriptive approach. This research concludes that the approach



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

88

>

of “taw’iyyah wa tanwir” and “tahrik al-mujtama®
is implemented based on three foundations: the coherence of the
Islamic ideological system, social utility, and intellectual certainty.

interpretation

Ali Khamenei’s interpretive framework is constructed by connecting
society to the belief system within the Quran.

Keywords: Ali Khamenei’s Interpretive, at-Taw’iyyah wa at-Tanwir,
Tahrik al-Mujtama’“.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menerapkan pendekatan tafsir al-Qurian
Sayid Ali Khamenei berdasarkan penyadaran-pencerahan (at-
taw’iyyah wa at-tanwir) dan pergerakan sosial (tahrik al-mujtama’)
dalam masyarakat. Pendekatan Ali Khamenei dalam memahami
al-Qur’an merupakan ciri khas yang ia terapkan dalam pelajaran-
pelajaran tafsirnya ketika di Masyhad dengan santri hauzah dan
mahasiswa universitas. Fase-fase perjalanan hidupnya menunjukkan
keakraban yang sangat dekat dengan al-Qur’an. Posisi penafsiran
yang digunakan oleh Ali Khamenei sebenarnya memiliki kesamaan
dengan mufasir lain, seperti Muhamamad Abduh, Sayid Quthub,
Musthafa Maragi, Thahir bin Ashur, Sayid Husain Fadhlullah, Nasir
Makarim Shirazi, dan lainnya. Mereka merupakan mufasir yang
mendekati al-Quran dengan corak adabi-ijtima‘ (sastrawi-sosial).
Akan tetapi, penafsiran al-Quran Ali Khamenei memiliki fondasi
dan teknik yang berbeda dengan mereka, meski memiliki corak yang
sama. Latar belakang masalah penelitian ini ialah problem validitas
pendekatan tafsir, khususnya tafsir pergerakan sosial, dan problem
parsialitas pemikiran Islam dan al-Quran. Metode penelitian yang
digunakan ialah kajian kepustakaan dengan pendekatan analisis-
deskriptif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pendekatan tafsir
taw’iyyah wa tanwir dan tahrik al-mujtama’ diterapkan dengan tiga
landasan, yaitu koherensi sistem pemikiran Islam, kebermanfaatan
sosial, dan kepastian pemikiran. Konstruksi tafsir Ali Khamenei
dibangun dengan menghubungkan masyarakat terhadap sistem
keimanan dalam al-Qur’an.

Kata Kunci: Tafsir Sayid Ali Khamenei, at-Taw’iyyah wa at-Tanwir,
Tahrik al-Mujtama“.



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

INTRODUCTION

Al-Quran sebagai kitab multidimensi kerap dipahami
dengan ragam corak dan pendekatan, meski tak jarang juga
dipahami dengan satu pendekatan dan menolak pendekatan yang
lainnya. Sikap yang pertama dapat disebut sebagai inklusivisme
penafsiran, sementara yang kedua sebagai eksklusivisme penafsiran.
Inklusivisme merupakan bentuk tafsir yang sering kita temui saat
ini. Mufasir-mufasir yang mendekati makna al-Qur’an dengan
banyak pembahasan (at-tafsir al-jami’), misalnya, memulai dari
perspektif kebahasaan, lalu masuk ke dalam pembahasan filsafat,
irfan, sains, atau disiplin-disiplin ilmu lainnya. Mereka dapat disebut
mufasir inklusif. Mereka cenderung menerima banyak metode atau
pendekatan dalam memahami al-Qurian, meski tetap memiliki
batas dan kaidah yang menjadi kompasnya untuk memahami ayat-
ayat al-Qur’an.

Sebaliknya, mufasir eksklusif, karena kekhawatiran terjerumus
pada tafsir dengan opini pribadi (at-tafsir bi ar-ra’y) (Washil
2016), menolak pendekatan apa pun selain penafsiran berdasarkan
hadis Nabi saw. ataupun orang yang terdekat dengannya (at-tafsir
bi al-ma’thir). Karenanya, mereka mengeksklusi semua bentuk
pendekatan selain ucapan hadis-hadis Nabi tentang sebuah ayat.
Konsekuensinya, lahirlah stagnansi al-Qurian sebagai petunjuk
bagi manusia sepanjang waktu dan seluruh tempat. Bagi manusia
modern, mereka butuh cara hidup dan petunjuk menjalankan
pelbagai bidang kehidupan yang baru untuk mencapai kebahagiaan.
Pada saat yang sama, kebutuhan itu hampir tidak ditemukan dalam
penafsiran bi al-ma’thir. Karena itu, patut dipertanyakan apakah
makna kalimat al-Qur’an layak bagi semua tempat dan waktu (salih
li kulli zaman wa makan) tanpa kontekstualisasi? Permasalahan ini
tentu perlu dikaji dengan mengambalikan kepada al-Qur’an.

Masalah lain yang akan muncul akibat eksklusivisme penafsiran
ialah hilangnya validitas sebagian besar kitab-kitab tafsir dan

metodologinya. Perkembangan metode tafsir, seiring waktu,



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

90

mengalami perluasan dan pencabangan masalah-masalah baru yang
tidak ditemukan oleh ulama klasik. Misalnya, cara mengambil makna
al-Quran dengan rasionalitas dan pengalaman rohani, metode
penyajian tafsir secara tematis, penyusunan kaidah-kaidah tafsir,
dan masalah tafsir lainnya. Pengembangan metodologi tersebut
merupakan hasil apakah semua mufasir yang tidak menggunakan
hadis berarti menafsirkan dengan opini pribadi? Jika itu benar, maka
betapa banyak mufasir hingga saat ini yang akan masuk neraka akibat
menggunakan opini pribadi.

Lahirnya tafsir al-Qur’an, salah satunya, disebabkan oleh tidak
memadainya penjelasan tekstual, sedangkan kondisi/konteks zaman
selalu berubah dan berkembang. Perubahan itu membutuhkan
jawaban yang dapat diandalkan dari sumber aslinya, yaitu al-
Quran. Lebih lagi, apabila dihubungkan dengan dunia modern,
tafsir akan menjadi semakin rumit. Perasaan inferior umat Islam
di satu pihak atas dunia Barat telah menjadikan para pemikir Islam
mencari solusi kehidupan dari mereka. Penelitian mufasir modern
melalui kajian al-Quran berusaha mencari relasi antara dunia
kontemporer dan teks-teks al-Qurlan, sehingga al-Quran hidup
dalam masyarakat. Selain permasalahan itu, sebagian umat muslim
(dalam konteks Indonesia) memahami dan mengimplementasikan
agamanya melalui pemahaman terbatas. Karena itu, lahir mufasir
yang berusaha memperkenalkan al-Quran ke ranah praktis
masyarakat, seperti Quraish Shihab dan Hamka (Purwaningrum
and Muhammad 2022). Dalam konteks yang lebih luas, nama-nama
seperti Muhammad Abduh dan Rashid Ridha juga menghasilkan
kitab Tafsir al-Manar (Junaid and Nurfiqra 2021), Sayid Quthb
melahirkan kitab Fi Zilal al-Qur’an (Nana and Pajriah 2022), Mustafa
Maragi dengan Tafsir al-Maragi (Taufikurrahman 2020), Thahir bin
Ashur dengan kitab At-Tahrir wa at-Tanwir (Halim 2012), Sayid
Husain Fadhlullah dengan kitab Min Wahy al-Qur’an (Jamaruddin
and Siregar 2020). Karya-karya tafsir mereka merupakan tulisan
yang mewakili corak tafsir ddab-ijtima’i. Corak ini memiliki



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

91

pengaruh kuat pada abad ke-19 hingga saat ini melalui lahirnya
kitab-kitab tafsir tersebut. Konteks sosial yang melatarbelakangi
mufasir tentu sangat berpengaruh.

Akan tetapi, corak ddab-ijtima’i tidak lepas dari kritik,
sebagaimana corak tafsir lainnya. Karena itu, sebagian mufasir
saat ini memahami al-Qur’an sebagai kitab multidimensi, misalnya
pada pembahasan maksud-maksud al-Qurian yang tidak tuntas
karena fokus pada topik yang ingin dikaji dalam sebuah ayat (Junaid
and Nurfiqra 2021). Konsekuensinya lahir pemahaman al-Quran
yang tidak utuh, yaitu hanya mengambil ayat-ayat tertentu untuk
mendukung pemahaman penafsir. Dalam diskursus metode tafsir,
keutuhan pemahaman dapat dilakukan dengan menafsirkan secara
tematis, dibanding ayat per ayat tanpa menghubungkannya dengan
ayat yang lain (Sunarsa 2019). Akan tetapi, corak tafsir masuk
dalam kategori nuansa pembahasan yang disampaikan oleh mufasir,
sementara metode (seperti tematis, tahlili, dan komparatif) dapat
disampaikan dengan banyak nuansa pembahasan. Nuansa adab-
ijtima’1 dalam proses penafsiran Ali Khamenei didasarkan oleh tiga
fondasi yang dapat menjawab masalah-masalah tadi. Fondasi itu
ialah: kebermanfaatan sosial, koherensi pemikiran, dan kepastian
penyimpulan hukum (Khamenei 2017a). Tiga fondasi tersebut
merupakan keunikan tafsir yang penting untuk diterapkan saat ini
sebagai kontribusi dalam khazanah tafsir al-Quran.

Pendekatan bidang keislaman yang parsial juga menjadi
problem penting saat ini. Sebagian mazhab pemikiran yang
memahami al-Qur’an dengan predikat-predikat tertentu merupakan
salah satu contoh pembatasan petunjuk al-Qur’an. Karena itu,
pembatasan al-Qurian tidak relevan bagi ahli tafsir dan pemikir
Islam sebagai penyampai risalah bagi masyarakat umum. Namun,
posisi penafsiran yang digunakan oleh Ali Khamenei memang
bernuansa sosial, sebagaimana mufasir lainnya, seperti Muhammad
Abdubh, Sayid Quthb, Musthafa Maragi, Thahir bin Ashur, dan Sayid
Husain Fadhlullah. Mereka merupakan mufasir yang mendekati al-



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

92

Quran dengan corak adabi-ijtima’l (sastrawi-sosial). Akan tetapi,
penafsiran al-Quran Ali Khamenei memiliki fondasi dan latar
belakang yang khas sebagai ulama-pejuang. Produk penafsirannya
diperoleh melalui kelas-kelas tafsirnya yang kemudian dibukukan.

Berdasarkan masalah-masalah yang telah disebutkan, peneliti
akan mengkaji pemikiran tafsir al-Qur’an Ali Khamenei yang
dikenal dengan corak penyadaran-pencerahan (at-taw’iyyah wa
at-tanwir) dan pergerakan sosial (tahrik al-mujtama’). Peneliti
akan mengkajinya dengan mengambil fondasi dan konstruksi
pemikiran al-Qur’an yang digunakan dalam penyampaian tafsir
al-Quriannya pada kitab Mashri’ al-Fikr al-Islami fi al-Qur’an
(Khamenei 2017b).

Batasan dan Rumusan Masalah

Peneliti tidak akan membahas persoalan tafsir sosial secara
umum atau masalah validitas corak tersebut dalam penafsiran secara
umum. Masalah penelitian ini akan dibatasi untuk menjelaskan
implementasi Sayid Ali Khamenei dalam menafsirkan ayat-ayat al-
Quran berdasarkan corak penyadaran-pencerahan (at-taw’iyyah
wa at-tanwir) dan pergerakan sosial (tahrik al-mujtama’). Masalah
penelitian akan dibatasi persoalan yang relevan dengan corak
tersebut dari sisi fondasi dan konstruksinya. Melalui batasan masalah
tersebut, peneliti merumuskan masalah dengan pertanyaan yang
akan dijawab dalam kesimpulan penelitian ini. Pertanyaan penelitian
ini ialah: Bagaimana implementasi pendekatan tafsir penyadaran-
pencerahan (at-taw’iyyah wa at-tanwir) dan pergerakan sosial
(tahrik al-mujtama’) Sayid Ali Khamenei?

Tujuan dan Relevansi Penelitian

Penelitian ini bertujuan menerapkan pendekatan tafsir al-
Qur’an Sayid Ali Khamenei berdasarkan penyadaran-pencerahan (at-
taw’iyyah wa at-tanwir) dan pergerakan sosial (tahrik al-mujtama’)

dalam masyarakat.



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

93

Relevansi penelitian merupakan posisi penelitian dalam
suatu objek atau tema penelitian yang dibahas dari sisi kebaruan
dan pengembangannya. Peneliti belum menemukan pengkajian
tema-tema al-Qurian perspektif Ali Khamenei di Indonesia, selain
membahas aspek politik, seperti yang dilakukan oleh Zulkifli
(Zulkifli 2017) dan Dicky Sofjan (Sofjan 2019). Penelitian al-Quran
yang berkaitan dengan pemikiran Ali Khamenei dan relevan dengan
penelitian ini, sebagai berikut:

Pertama, artikel jurnal berjudul Strategi Ilmiah Kembali ke al-
Qur’an dengan Penekanan pada Solusi Penafsiran dari Perspektif
Pemimpin Tertinggi oleh Khalili Zadeh Metode penelitian dalam
artikel tersebut adalah deskriptif-analitis dan historis dengan
menggunakan kajian pustaka. Hasil penelitiannya menunjukkan
bahwa solusi dari Pemimpin Tertinggi (Sayid Ali Khamenei) untuk
memberikan interpretasi dan pemahaman yang benar tentang al-
Quran ialah: membentuk disiplin ilmu untuk memasuki bidang
tafsir sosial al-Qur’an, islamisasi ilmu-ilmu humaniora berdasarkan
prinsip-prinsip al-Qurian, dan menciptakan dasar yang diperlukan
untuk berteori al-Quran dalam humaniora dan menciptakan
pendidikan al-Qur’an (Shaha’i and Bakhshis 2022). Penelitian Khalili
merupakan preseden dasar yang menjadi pijakan peneliti dalam
memulai penelitian tentang tafsir sosial perspektif Ali Khamenei ini.
Akan tetapi, Khalili masih mengkonstruksi secara teoretis metode
keilmuan tafsir, sementara peneliti akan mengimplementasikan
corak penafsiran sosial tersebut dalam kehidupan bermasyarakat
berdasarkan sistem keyakinan Islam, yaitu tauhid, kenabian, dan
kepemimpinan.

Kedua, artikel jurnal berjudul Criticism of the Theory of
Historicity of the Quran by Focusing on the Quranic Thoughts of
Imam Khamenei oleh Ruhollah Salarian dan Muhammad-Husayn
Muhammadi. Penelitian Salarian menunjukkan bahwa ayat-ayat
sejarah, sebab turunnya ayat (asbab al-nuziil), dan kontradiksi yang

jelas dari beberapa ayat dengan temuan ilmiah adalah argumen dasar



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

94

pemikiran historisisme. Al-Quran tidak pernah menerima takhayul
dan budaya palsu pada zamannya. Selain itu, hubungan beberapa
ayat dengan peristiwa wahyu tidak dapat dianggap sebagai bukti
historisisme al-Quran. Ini karena ada banyak ayat dalam al-Qur’an
yang tidak ada kesempatan wahyu, oleh karena itu perlu juga untuk
membedakan antara peristiwa wahyu dan konteks wahyu. Negasi
historisisme al-Quran cukup jelas dalam pemikiran al-Qur’an
Ali Khamenei. Panduan umum al-Quran, kelengkapan ajaran al-
Quran, dan gaya hidup Nabi adalah alasan penting untuk negasi
historisisme dalam pidato Ali Khamenei (Salarian and Muhammadi
2023). Penelitian tersebut juga mengkaji pidato Ali Khamenei, tetapi
merespons teori historisisme al-Qurian, sementara peneliti saat ini
mengkaji penerapan corak pergerakan sosial Ali Khamenei dalam
pidato-pidatonya.

Ketiga, artikel jurnal berjudul Ayatollah Khamenei on Political
Comment of the Quranic Concepts during IRI. Studi ini berfokus
pada konsep politik dalam tafsir al-Quran perspektif Ali Khamenei
ketika Revolusi Islam Iran. Tujuannya ialah memahami pendekatan
interpretasi politik Ali Khamenei tentang al-Qur'an dan dampaknya
terhadap Revolusi Islam Iran. Metode penelitian ini adalah deskriptif-
analitis. Hasil penelitian itu menunjukkan dalam penafsiran
politik al-Quran, teks autentik (ayat-ayat al-Quran) dan pengaruh
konteks politik, sosial, dan intelektual telah berkontribusi pada
munculnya interpretasi politik terhadap konsep-konsep al-Quran
dan penerapannya dalam Revolusi Islam Iran. Dalam pendekatan
tersebut, agama responsif terhadap semua kebutuhan individu,
sosial dan politik. Sebelum Revolusi Islam Iran, Ali Khamenei
menggunakan interpretasi politik dari konsep keyakinan (seperti
tauhid, kenabian, dan imamah) dari al-Quran untuk bergerak,
melawan, dan merevolusi status quo (tirani internal dan dominasi
asing). Interpretasi politik setelah revolusi fokus pada struktur sistem
politik, perjuangan melawan sistem dominasi, dan persatuan umat
Islam (Danesyhar 2018).



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

Metode Penelitian

Metode Penelitian dalam artikel ini ialah kajian kepustakaan
(Khatibah 2011) dengan pendekatan analisis-deskriptif (Fadli
2021) atas kumpulan kajian tafsir Ali Khamenei tentang al-Qur'an
berbahasa Persia berjudul Tarh-e Kulli Andish-e Islami dar Qur’an
(Khamenei 2013), kemudian diterjemahkan dalam bahasa Arab
berjudul Mashrii’ al-Fikr al-Islami fi al-Qur’an (Khamenei 2017a)
dan bahasa Inggris dengan judul Islamic Thought in the Qur’an.
Karya tersebut mewakili pemikiran al-Qur'an Ali Khamenei dalam

sistem keyakinan Islam, yaitu tauhid, kenabian, dan imamah.

RESULTS AND DISCUSSION

Interaksi Sayid Ali Khamenei bersama Al-Qur’an

Interaksi Ali Khamenei dengan al-Quran dimulai sejak
kecil. Lantunan indah ayat-ayat suci pertama kali didengar
dari pembacaaan orang tuanya. Sejak itu, Ali Khamenei biasa
berkumpul dan duduk bersama untuk membacanya dengan
suara yang lembut dan berpengaruh, sehingga sebagian ayat-ayat
membuka hati kami (Bahbudi 2012). Biasanya, Sayidah Khadijah
Mirdamadi, ibu Ali Khamenei, menceritakan kisah-kisah para
nabi Allah dan kisah yang terdapat al-Qur’an kepada anak-
anaknya. Beliau menceritakannya secara lengkap kisah itu dengan
semangat, seperti cara al-Qur’an menceritakan. Kearifan-kearifan
ilahiah yang manis itu berpadu dengan kecintaan orang tua. Bagi
Ali Khamenei, itulah hidangan yang sempurna yang berhubungan
dengan jiwa anak-anak (www.almaaref.org n.d.).

Tahun 1958, Ali Khamenei mendaftar di hauzah dan mengikuti
mata pelajaran secara berurutan ketika usianya 19 tahun. Pada
tahun-tahun tersebut pertama kalinya beliau mendengar tilawah
dari Qari Mesir. Ia mengatakan, “Aku mengenal giraat al-Quran
orang-orang Mesir. Setelah aku mendengarnya, aku sungguh merasa
memiliki banyak kekurangan dalam membaca al-Qur’an, sehingga



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

96

aku menyempurnakan kekurangan itu” (Bahbudi 2012). Walaupun
saat itu jangkauan radio sulit sampai ke Masyhad dan suaranya juga
tidak jernih, tetapi itulah satu-satunya cara yang mungkin untuk
belajar yang dilakukan oleh Ali Khamenei. Murtadha Fathimi, salah
satu pemuda ahli giraat al-Quran berkata tentang hal tersebut,
“Pada saat itu radio Kairo sangat sulit dijangkau. Bunyinya berserak
dan seperti siulan. Kadang-kadang seseorang akan pergi ke Mesir
dan membawa kaset untuk merekam. Salah satu sahabat Sayid al-
Amali bernama Sayid Jafar Thabathaba'i pernah pergi ke Mesir
dan membawa dua kaset bersamanya. Ali Khamenei menganggap
penting kedudukan membaca al-Qur’an, beliau mengumpulkan al-
Quran dan menyimak kaset-kasetnya (www.almaaref.org n.d.).

Di antara semua ahli al-Quran Mesir, Ali Khamenei menyukai
Mustafa Ismail dibanding yang lain. Sayid Fatimi mengatakan

tentang sebab cinta itu:

“Ali Khamenei pernah mengatakan, ‘Sesungguhnya Mustafa
Ismail membaca dengan memperhatikan makna-makna dan
konsep-konsepnya. Sebagian ahli giraat hanya membaca dengan
bersandar pada lantuntan suara saja. Tujuan mereka hanya
menunjukkan nada indah dan menyibukkan orang, semetara
Mustafa Ismail membaca dengan indah dan menarik orang
pada maknanya.”

Ketika Ali Khamenei mencapai puncak kegiatan ilmiahnya,
beliau berangkat ke Qom. Beliau belajar Ushul Fikih dari Sayid
Ruhullah Khomeini pada tahun pertamanya. Imam Khomeini
mengambil pelajaran dari al-Quran karena Allah dan tanpa takut
kekurangan (Khomeini 1978).

“Katakanlah, sesungguhnya aku memperingati kalian untuk
berbuat karena Allah, baik berdua atau sendiri. Karena
Allah berfirman dalam ayat ini bahwa sesungguhnya aku
memperingatkan kamu dengan satu peringatan saja. Aku



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

97

memperingati untuk berbuat ikhlas hanya kepada Allah,
kemudian Rasul saw yang paling mulia. Nasihat ini sangat
penting kedudukannya, yaitu “..Kerjakanlah karena Allah,
berdua atau sendiri...” (QS. Saba [34]:46) (www.almaaref.org
n.d.).

Imam Khomeini sering memperingatkan hal tersebut kepada
Ali Khamenei.

Ali Khamenei Bersama Al-Qur’an dalam Tahanan

Ali Khamenei mempunyai keakraban dengan al-Qur’an yang
tetap kokoh meski berada di kamp tahanan militer. Perjuangan
yang ditempuhnya tanpa mengharapkan imbalan, justru dibalas
dengan penahanan di kamp militer dan pemenjaraan. Akan tetapi,
al-Qur’an tetap menjadi teman akrabnya di setiap waktu. Ketika
berada di kamp tahanan militer yang pertama, beliau berada di
kamp tahanan militer Masyhad dengan pemutusan semua bentuk
komunikasi. Beliau menyebutkan, “Aku meminta saat itu kepada
mereka untuk cukup meninggalkan al-Qurian bersamaku, dan
mereka menyetujuinya” (Bahbudi 2012). Saat itu Savak menyiksa
ulama mujahid Sayid Abbas al-Musawi al-Qutchani. Satu-satunya
penghiburannya adalah lantunan bacaan al-Qurian Ali Khamenei.
Beliau mengatakan: “Satu-satunya yang menjadi sumber
penghiburan bagi Sayid Musawi di penjara ketika dia kembali
setelah menyelesaikan penyiksaan dari sel isolasinya adalah
mendengarkan saya membaca al-Qurian. Pada gilirannya, saya
telah memilih ayat-ayat khusus sebelumnya, dan saya membacanya
di telinganya untuk menjadi obat salep bagi luka-lukanya,
menghibur dirinya sendiri, dan memperkuat tekadnya” (Bahbudi
2012). Masa penahanan dan pemenjaraan dengan ketenangan dan
kesendiriannya adalah kesempatan yang tepat bagi Ali Khamenei
untuk mempelajari al-Quran dengan membaca dan merenungkan

al-Qur’an.



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

98

Masa Pengajaran Tafsir Ali Khamenei

Pada tahun 1343 H, ketika Ali Khamenei dipaksa untuk kembali
dari Qom ke Masyhad, kegiatan pertama yang ia mulai selain
penelitian di hauzah ialah mengampu kelas tafsir al-Qur’an. Pelajaran
tafsirnya diadakan pada tahun yang sama untuk sekelompok orang.
Dua siswa Khanabad bernama Sayid Reza Kamyab dan Mohammad
Bagqir Farzaneh bertemu Ali Khamenei setelah gempa bumi di Kachak
pada tahun 1347. Lalu, sekelompok ulama pergi ke Masyhad untuk
membantu mereka, memintanya untuk memberi mereka pelajaran
tafsir al-Quran. Pelajaran tafsir itu diadakan untuk siswa di Sekolah
Mirza Jafar. Kelas tersebut dimulai dengan penafsiran ayat-ayat dari
surah al-Ma’idah selama beberapa tahun, tetapi akhirnya dilarang
oleh Savak.

Segmentasi pembelajaran tafsir Ali Khamenei ditujukan untuk
pembelajaran tafsir dengan topik khusus yang paling berharga bagi
santri hauzah dan mahasiswa kampus. Saat itu, terdapat tiga kelas
tafsir yang diadakan di Masyhad: pertama, kelas tafsir Mirza Javad
Agha Tehrani, yang bercorak moral dan etika yang tinggi; kedua,
kelas tafsir Ayatullah Izz al-Din al-Zanjani yang menonjolkan corak
Fikih dan Ushul Baqir Sadr; dan ketiga, kelas tafsir Ali Khamenei.
Pelajarannya lebih bercorak sosial dan pergerakan. Peserta yang
hadir hampir 200 orang dan bahkan melebihi jumlah peserta dua
kelas lainnya. Segmen yang kedua dalam kelas Tafsir Ali Khamenei
ialah mahasiswa universitas.

Selain mempertimbangkan metodologi dalam kajian yang
dia angkat di kelas, kuliah tafsirnya juga berguna bagi masyarakat
umum. Salah satu topik yang diangkat dalam pelajaran ialah tafsir
surah al-Baqarah dan tentang nasib akhir Bani Israil. Masalah yang

mencolok dari pelajaran ini adalah gayanya yang baru dan menarik.

“Dua peserta mengajukan diri secara sukarela sebelum pelajaran
dimulai, mengulangi topik minggu sebelumnya. Sehingga
orang pertama umumnya mengulangi apa yang disebutkan



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

99

dalam pelajaran sebelumnya, dan orang kedua mengemukakan
pendapatnya dalam presentasi dan laporannya jika dia memiliki
pendapat, apakah dia setuju atau tidak setuju. Kami menyebut
orang pertama pelapor dan yang kedua kritikus” (Bahbudi
2012).

Setelah menjelaskan pembahasan tersebut, beliau akan
mengklarifikasi ayat-ayat dan topik-topik baru, dan menafsirkan
ayat-ayat tersebut. Pembaca akan diminta untuk membaca ayat-
ayat yang ditafsirkan. Dia biasa berkata: “Sekarang setelah Anda
memahami arti dari ayat-ayat ini, biarkan pembaca kami yang
budiman datang dan melafalkannya dengan melodi dan suara
yang bagus sehingga Anda dapat lebih menikmatinya. Karena
orang-orang telah memahami arti al-Qurian, mereka lebih mudah
terhubung dengannya” Corak penafsiran Ali Khamenei dalam
tafsir al-Qurian ditandai oleh dua bentuk. Pertama adalah corak
penyadaran dan pencerahan, yaitu al-Qur’an ditafsirkan sedemikian
rupa sehingga ketika orang selesai menyimak topik dalam pelajaran,
mereka merasa pandangan baru telah ditanam dalam pikirannya
dibandingkan dengan sebelum mengikuti kelasnya. Kedua adalah
corak pergerakan sosial, yaitu memindahkan dan menghubungkan
kehidupan masyarakat dengan ajaran al-Qur’an. (www.almaaref.org

n.d.).

Karakteristik Pendekatan Tafsir AlI-Qur’an Ali Khamenei

Pelajaran Ali Khamenei dalam penafsiran al-Quran adalah
penyadaran-pencerahan dan pergerakan sosial. Mahdavi Rad

mengatakan,

“Penyadaran dan pencerahan berarti bahwa ayat-ayat itu
ditafsirkan dan dijelaskan sehingga jika seseorang mengikuti dan
memperhatikan topik yang diangkat, lalu dia keluar dari kelas,
dia merasa bahwa cahaya dan pandangan baru telah ditanam



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

100

dalam pikirannya dibandingkan dengan sesi sebelumnya. Selain
itu, pergerakan sosial, yaitu menghubungkan masyarakat dan
kehidupannya dengan ajaran al-Quran” (www.almaaref.org
n.d.).

Menurut Ali Khamenei, membangun kajian tafsir, membangun
kekuatan, dan menciptakan basis untuk mendidik pemuda
revolusioner al-Quran sangatlah penting. Karenanya, beliau tidak
mau memberikan alasan apa pun kepada Savak untuk menghentikan
kajiannya tanpa alasan. Ali Khamenei berbicara tentang pelajaran
penafsiran di Masjid Imam Hasan as. dan Masjid Karamat. Beliau
mengatakan, “Mungkin tidak ada pertemuan mahasiswa di negara
ini yang begitu harmonis, bersatu dan padat seperti Masjid Imam
Hassan” (Khamenei 2007).

Di samping pelajaran tafsir al-Qur’an, beliau menyampaikan
serangkaian topik epistemologis di pelbagai majelis. Dalam banyak
kesempatan dan buku-buku tablig, sebagian besar pembahasannya
didasarkan pada ayat-ayat al-Qur’an. Di antara sejumlah ceramahnya
di Masjid Imam Hasan as. yang diterbitkan dalam bentuk buku
adalah Mashru’ al-Fikr al-Islami fi al-Qur’dn. Kaitannya dengan al-
Quran ditemukan dalam beberapa makalahnya yang lain, beberapa
di antaranya ditulis dalam Magilah fi as-Sabr. Pada tahun-tahun
perjuangannya, Ali Khamenei juga menerjemahkan bagian pertama
buku Sayid Quthb tentang kajian al-Qur’an, Fi Zilal al-Qur’an (www.
almaaref.org n.d.).

Dengan kemenangan Revolusi Islam, Ali Khamenei, hendak
menjadikannya kesempatan bagi masyarakat untuk lebih berinteraksi
dengan al-Qur’an. Di tahun-tahun tersebut, beliau memerintahkan
pendirian radio al-Qur’an pada tahun 1362, pembentukan Dewan
Tertinggi untuk al-Qur’an di perusahaan radio dan televisi, dan
pengembangan kelas giraat internasional, terutama pembaca Mesir
dan pembaca Iran dari pelosok negeri. Pembentukan sekitar 30
kajian di kelas tafsir al-Quran untuk mahasiswa pada 1991-1992



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

101

merupakan salah satu upayanya untuk menyebarkan budaya al-

Qur’an.

Sebagai Pemimpin Revolusi, beliau berulang kali mengarahkan
kepada masyarakat di berbagai forum untuk selalu terhubung
dengan al-Qur’an, seperti pertemuan publiknya dalam kajian umum:
“Lakukan yang terbaik untuk tidak memutuskan hubungan Anda
dengan al-Quran. Baca al-Quran setiap hari, bahkan setengah
halaman, karena ini semua membawa manusia lebih dekat dengan
kemurnian roh, keterbukaan, dan penaklukan moral (Khamenei
2012).

“Salah satu berkah dari Revolusi Islam adalah bahwa orang-
orang muda kita dengan suara, rasa dan seni bacaan, berbakat
dan siap untuk belajar, telah menanggapi bidang ini dan
mencapai kesuksesan, tetapi ini semua adalah pengantar,
pengantar untuk memahami al-Quran dan menciptakan moral
al-Quran” (Khamenei 2013).

Menurutnya, akhlak al-Quran merupakan obat mujarab
bagi segala penyakit dan luka yang dialami oleh komunitas Islam.
Tampaknya tujuan pemimpin revolusi dalam semua kegiatan al-
Qurannya adalah masalah yang ia angkat dalam pertemuan al-
Quran terakhir. J]a mengatakan bahwa masalah tertinggi adalah
berakhlak dengan akhlak al-Quran, yaitu cara hidup kita identik

dengan al-Qurian (www.almaaref.org n.d.).

Fase-fase kehidupanya menunjukkan hubungannya yang sangat
erat dengan al-Qurian. Karya-karya tafsir al-Qurannya hampir
semuanya merupakan hasil transkripsi ceramah. Hal itu sebenarnya
umum terjadi, seperti tafsir Min Wahy al-Qur’an dan Tafsir al-Azhar
yang dibuat dari ceramah-ceramah penulisnya. Tafsir al-Qur’an
Ali Khamenei mempunyai karakter penyadaran-pencerahan dan

pergerakan sosial.



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

10

Landasan Tafsir Penyadaran-Pencerahan (at-Taw’iyyah wa at-

Tanwir) dan Pergerakan Sosial (Tahrik Al-Mujtama’) Sayid Ali
Khamenei

Melalui perjuangan kemiliteran dan sosial yang sangat
lekat, Ali Khamenei melahirkan fondasi pemikiran Islam untuk
memahami al-Qur’an secara holistik. Baginya, fondasi ini harus
diperhatikan oleh para ulama dan ahli Islam agar tidak terjebak
dalam subjektivitas. Al-Qur’an harus ditempatkan sebagai sumber
final dan menjadi penerang bagi masyarakat. Ia harus menunjukkan
manusia jalan yang lurus. Akan tetapi, saat ini masih banyak
asumsi-asumsi, pandangan yang hampir tidak mengunakan akal,
dan tradisi yang tidak kokoh digunakan sebagai sumber yang lebih
kredibel dari al-Qur’an. Kejauhan manusia darinya, apatisme, dan
perhatian hanya pada pembacaan lahiriah, membuat kita tidak
memperoleh manfaat apa pun, baik di dunia maupun akhirat
(Khamenei 2017a).

Kebermanfaatan Sosial

Menurut Ali Khamenei, karakteristik pertama yang penting
untuk diperhatikan oleh pemikir Islam ialah kebermanfaatan sosial
(Khamenei 2017a). Karakteristik ini merupakan penerapan atas cara
berpikir deduktif, yakni konsep-konsep abstrak dan absolut dalam
ideologi Islam diturunkan menjadi sebuah tanggung jawab sosial. Ali

Khamenei mengatakan sebagai berikut:

“Kita harus mencoba untuk mengeluarkan sistem ideologi Islam
dan ajaran Islam kita dari abstraksi dan subjektivitas menjadi
tanggung jawab praktis di kehidupan sosial, sebagaimana
mazhab-mazhab sosial yang lain. Semua diskusi teoretis
mesti memperhatikan dan mengevaluasi dari sudut pandang
perencanaan atau program yang akan diberikan pada kehidupan
manusia, dan apa target mereka melakukan untuk mencapai
tujuannya” (Khamenei 2017b).



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

103

Perkataan di atas menunjukkan bahwa, menurut Ali Khamenei,
aktualisasi pemikiran Islam untuk kehidupan sosial merupakan
fondasi pertama. Sistem ideologi Islam, seperti tauhid, kenabian,
kepemimpinan, akhirat, dan lainnya memang merupakan konsep-
konsep abstrak. Karena itu, tugas pemikir Islam tidak hanya
menjadikan ideologi itu sebagai sekumpulan konsep dalam pikiran,
melainkan mengeluarkannya menjadi kewajiban dan tanggung

jawab (taklif) yang bersifat praktis di masyarakat.

Koherensi Pemikiran

Landasan kedua ialah koherensi pemikiran. Landasan
ini merupakan kesesuaian antara semua bagian-bagian dalam
pemikiran Islam. Satu bagian al-Qur’an atau bidang pemikiran saling
mendukung dengan bagian-bagian yang lainnya. Apabila Islam
diperkenalkan secara utuh seperti ini maka masyarakat akan lebih
mudah menerimanya karena setiap saat proposisi-proposisi tetap
konsisten. Kekeliruan yang biasa terjadi ialah inkonsistensi ayat-ayat
al-Qurian. Ali Khamenei menuliskan dalam pengantar kitab Islamic
Thought in the Qur’an berikut ini:

“Perlu ditekankan bahwa pertanyaan-pertanyaan seputar
pemikiran Islam seharusnya dipelajari sebagai pertanyaan-
pertanyaan yang koheren dan terhubung satu sama lain, sebagai
bagian dari keseluruhan, karena mereka adalah bagian-bagian
dari struktur yang utuh, yaitu bagian-bagian yang selaras dari
keseluruhan agama kita tanpa ada pemisahan atau irelevansi satu
sama lain. Melalui metode tersebut, kita dapat mengenal prinsip-
prinsip agama kita dan kemudian mencapai pemahaman yang
lengkap tentang agama kita sebagai ideologi yang sempurna,
jelas, dan mengandung dimensi yang sesuai untuk kehidupan

manusia dalam berbagai aspeknya” (Khamenei 2017a).

Jika direnungkan lebih dalam, fondasi kedua ini sebenarnya

ungkapan lain dari kaidah logika, yaitu prinsip identitas. Kaidah



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

104

tersebut mengungkapkan kesamaan sesuatu dengan dirinya, misalnya
hakikat Islam hanya sama dengan hakikatnya secara keseluruhan,
yaitu tidak sama dengan selainnya. Konsekuensi prinsip ini ialah
menolak kontradiksi dalam pemikiran Islam, baik itu dalam bentuk
penggabungan Islam dengan keyakinan lain (dalam pengertian
tertentu dapat disebut sebagai sinkretisme) atau pembatasan
pemikiran pada sebagian dan menolak selainnya, misalnya dalam
konteks pembatasan maksud-maksud al-Quran sebagaimana telah
dijelaskan di awal. Oleh karena itu, fondasi ini memiliki banyak

konsekuensi pada pelbagai bidang pemikiran Islam.

Kepastian Pemikiran

Landasan ketiga untuk membangun konstruksi pemikiran yang
utuh ialah kepastian pemikiran dalam penyimpulan dasar-dasar
ilmu Islam. Fondasi ini dapat terlihat jelas perbedaannya ketika
membahas pengertian “ijjtithad” dalam pembahasan ushul fikih Syiah.
Baqir Shadr menjelaskan bahwa terdapat perkembangan definisi
ijtihad, pengertian pertama bermakna sebagai sumber hukum-
hukum berdasarkan pemikiran pribadi dan selera mujtahid bahkan
tanpa bantuan teks al-Qur’an atau hadis, sementara pengertian yang
diberikan oleh Baqir Shadr ialah praktik penyimpulan (‘amaliyyah
istinbat) dari sumber-sumber hukum (Shadr, n.d.). Ijtihad tidak
hanya berlaku pada hukum Islam saja, ayat-ayat al-Qur'an tentu
dipahami dengan kaidah-kaidah yang berasal darinya dengan usaha
sungguh-sungguh mufasir. Ali Khamenei mengatakan berkaitan

dengan landasan ini:

“Kita harus memiliki pemahaman bahwa konsep dan
penyimpulan prinsip-prinsip Islam merupakan sumber-sumber
dasar keagamaan kita; bukan selera personal, pendapat, atau
deduksi asumtif dari seseorang. Dengan begitu, prosedur
tersebut merupakan penelitian yang betul-betul berasal dari
Islam. Kita memandang al-Quran sebagai kitab yang paling



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

105

sempurna dan asli yang dimiliki, karena ‘tidak akan ada
kesalahan yang akan mendatanginya dalam bentuk apa pun’ dan
‘kitab itu berisi ayat-ayat yang berakar dari kebijaksanaan yang
disajikan dengan jelas...” (Khamenei 2017a)

Landasan ketiga ini sebenarnya didasarkan oleh postulat awal
yang menyatakan keterjagaan Islam dan al-Qur’an sejak zaman Nabi
saw. hingga saat ini melalui transmisi yang suci, yaitu para imam
keturunan Ali dan Fatimah yang berjumlah dua belas. Melalui
mereka, ajaran Syiah Imamiyyah diperoleh. Oleh karena itu, Ali
Khamenei menyatakan al-Qur’an sebagai kitab yang paling sempurna
dan asli yang dimiliki, karena tidak akan ada kesalahan yang akan
mendatanginya dalam bentuk apa pun. Demikian pula makna-
makna yang akan dipraktikkan umat Islam juga berupa kepastian.

Tiga landasan di atas merupakan argumentasi dasar dan
metodologis bagi Ali Khamenei bagi seluruh pemikir Islam bila ingin
mengkonstruksi suatu pemikiran religius. Baginya, tanpa fondasi
tersebut, seorang pemikir atau ilmunya akan menjadi berbahaya
(Khamenei 2017a).

Implementasi Tafsir Penyadaran-Pencerahan (at-Taw’iyyah
wa at-Tanwir) dan Pergerakan Sosial (Tahrik al-Mujtama’)
Sayid Ali Khamenei

Istilah at-taw’iyyah wa at-tanwir dan tahrik al-mujtama’
merupakan penisbatan terhadap corak penafsiran Ali Khamenei
terhadap ayat-ayat al-Qur’an dalam biografi dan komentar terhadap
pemikiran al-Qurannya (www.almaaref.org n.d.). Penafsiran
yang disampaikannya melalui ceramah dan kelas-kelas selalu
memengaruhi kesadaran pendengarnya untuk bertindak dan
memperbaiki kondisinya secara langsung, sebagaimana yang telah
diuraikan bagian sebelumnya. Konsep al-Quran yang disampaikan
oleh Ali Khamenei menggerakkan masyarakat untuk memahami

Islam secara utuh dan pasti. Beliau memperkenalkan istilah-istilah



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

106

Islam dengan definisi al-Qur’an secara langsung. Kerap kali, definisi
itu mengubah mispersepsiyang selama ini dipahami oleh masyarakat.
Pengertian itu tidak hanya konsep belaka, tetapi berefek pada gerakan
dan tindakan langsung. Corak penafsiran at-taw’iyyah wa at-tanwir
dan tahrik al-mujtama’ akan ditinjau dalam kajian tafsirnya pada
kitab al-Mashrii” al-Fikr al-Islami fi al-Qur’an (Khamenei 2017b).

Implementasi Corak Tafsir at-Taw’iyyah wa at-Tanwir dan
Tahrik al-Mujtama pada Keimanan

Mashrii’ al-Fikr al-Islami fi al-Qur’an sebagai kumpulan tafsir
Ali Khamenei dalam persoalan-persoalan sosial, dimulai dengan
membahas keimanan manusia dengan bentuk-bentuknya. Beliau
menafsirkan QS. Al-Anfal ayat 1-3 untuk menjelaskan iman yang
hakiki, yaitu disertai dengan pergerakan. Ali Khamenei menafsirkan
bahwa iman yang nyata dan asli bukan hanya berupa perbuatan
hati atau akal, psikologis, tendensi ideologis, dan kecenderungan
terhadap seseorang atau kelompok. Iman atau kepercayaan yang
benar adalah ketika seseorang bertindak dan berperilaku karena
imannya, yaitu ketika seseorang melakukan karena komitmen dan
keharusan iman. Seseorang mungkin saja menyebut dirinya beriman
atau mukmin, tetapi gaya hidup dan tindakannya berbeda dengan
orang-orang yang mengimani Tuhan. Justru ia lebih mirip dengan
orang yang tidak memercayai Tuhan.

Lebih lanjut lagi, Ali Khamenei mengatakan, “Apa bedanya
antara orang yang beriman dan tidak beriman zaman kita saat
ini?” Baginya, saat ini keduanya sama-sama menjadi pelaku
kezaliman. Keduanya sama-sama tenggelam dengan dunia
materiel di sekitarnya. Keduanya menginjak-injak kebaikan dan
kebijaksanaan untuk mendapatkan kehidupan dunia, untuk makan
dan minum, untuk mendapatkan kehidupan sementara. Karena
itu, satu-satunya perbedaan yang terlihat salah satunya, “Aku tidak
percaya Tuhan” tetapi yang lain mengatakan, “Aku percaya Tuhan!”

Untuk mengetahui iman, Ali Khamenei melukiskan cara al-Quran



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

107

menyebutkan tentang orang-orang yang beriman. Al-Qurian tidak
meyakinkan seseorang agar tidak ragu kepada imannya secara
intelektual, tetapi menyuruh untuk melakukan sesuatu. Salah satu
perintah al-Qur’an ialah, “Taatilah Tuhan dan Nabil...” (QS. Al-Anfal
[8]:1), yaitu taati dan ikuti mereka tanpa keraguan. Menurutnya, di
dalam al-Qur’an Allah telah mengatur hubungan kepada-Nya, kepada
sesama manusia, hewan, bahkan tetumbuhan, lalu mewajibkannya
untuk melaksanakan tugas serta komitmen. Barulah seseorang yang
menaati Tuhan berdasarkan perintah-perintah itu, dapat mengakui
dirinya mukmin. Akan tetapi, iman yang hanya tinggal di dalam
hati dan pikiran, tanpa sebuah tindakan, tidak akan cukup dan
berguna. Dia lebih patas disebut orang yang tidak beriman dalam
Islam (Khamenei 2017a). Oleh karena itu, ayat berikut menjadi
landasan Ali Khamenei dalam menemukan hakikat iman yang sah

atau tindakan dan perilaku.

Gasys 2578) L3233 A0 bl Kl S5 13500y 20 1,56
“Maka bertakwalah kepada Allah dan perbaikilah hubungan di

antara sesamamu, dan taatlah kepada Allah dan rasul-Nya jika
kamu orang-orang yang beriman.” (QS. Al-Anfal [8]:1)

Baginya, ukuran iman ialah implementasi ketaatan pada Tuhan
yang dapat dikenali oleh lima karakter. Dalam ayat selanjutnya, Ali
Khamenei menjelaskan lima karakter tersebut dengan pendekatannya
yang menyadarkan (taw’iyyah) dan menggerakkan (tahrik): (1)
hatinya bergetar ketika disebut nama Allah; (2) imannya bertambah
kuat ketika dibacakan ayat-ayatnya; (3) tawakal; (4) melaksanakan
salat (igamah as-salah); (5) berinfak.

Jes e s W\;w\m; 513;,1@ A 85150 53 Q,wfs
S m%) M\ LIS uygr 6
“Sesungguhnya orang-orang yang beriman adalah mereka
yang apabila disebut nama Allah gemetar hatinya, dan apabila
dibacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, bertambah (kuat)



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

108

imannya dan hanya kepada Tuhan mereka bertawakal, (yaitu)
orang-orang yang melaksanakan salat dan yang menginfakkan
sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada mereka.” (QS.
Al-Anfa] [8]:2-3)

Secara ringkas, tanda pertama hatinya gemetar terjadi bukan
karena perhatian pada nama Tuhan, sebagaimana ketika menyebut
Ya Allah, Alhamdulillah, atau Insha Allah, tetapi perhatian kepada
keagungan Tuhan sehingga ia tidak menjadi lalai sedikit pun,
sebagaimana kita kagum terhadap keserasian dan keakuratan hukum

alam semesta (Khamenei 2017a). Ia mengatakan:

Jenis kekaguman atau ketakutan kepada Tuhan ialah tepat, lezat
dan bermanfaat. Seseorang yang menyadari betapa kecilnya di
hadapan Tuhan, dan Tuhan mencakup segala sesuatu, ia akan
mencoba untuk melangkah yang ditunjukkan oleh pencipta
alam semesta padanya dan tidak menjadi tersesat. Oleh karena
itu, jaminan terkuat bagi muslim dan komunitasnya ialah
pergerakan aktualnya, aksi, dan praktik di jalan yang benar
menuju Tuhan (Khamenei 2017a).

Tanda kedua, yakni orang yang bertambah keimanannya
ketika mendengarkan ayat merupakan bentuk usaha sengaja
yang dilakukan oleh mukmin untuk menambah imannya karena
iman seumpama benih. Seiring berjalannya waktu, iman dapat
memudar dan bahkan hilang jika tidak diperkuat dengan berpikir
dalam dan mempraktikkan agama. Karena itu, mukmin ialah
yang bertambah imannya dengan kesengajaannya seiring dengan
bertambah umurnya, mendengarkan al-Quran merupakan salah
satu cara mereka menambah keimanan. Hanya kepada Tuhan
mereka bertawakal, sebagai tanda ketiga, juga berdampak langsung
pada praktik sosial manusia. Baginya, maksud tawakal di sini ialah
bergerak dan tidak hanya duduk terdiam saja tanpa melakukan apa-
apa sambil menunggu bantuan Tuhan. Itu merupakan tawakal yang

palsu. Mereka harus mengetahui bahwa duduk menunggu mukjizat



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

109

Tuhan, tanpa melaksanakan kewajiban dan tugasnya, ditolak oleh

al-Qur’an sendiri:

yhed lan BT O 55 S AT 150 U VT T ¢ B L 1506
“Mereka berkata, ‘Wahai Musa! Sampai kapan pun kami tidak
akan memasukinya selama mereka masih ada di dalamnya,
karena itu pergilah engkau bersama Tuhanmu, dan berperanglah

kamu berdua. Biarlah kami tetap (menanti) di sini saja.”” (QS.
Al-M?a’idah [5]:24)

Dengan mengutip ayat tersebut, Ali Khamenei mengatakan
bahwa al-Qurian jelas menolak perilaku duduk diam tanpa usaha.
Hal itu adalah perbuatan Bani Israel yang apatis terhadap agamanya
dan terasing dari iman yang benar. Seorang muslim tentunya tidak
boleh berlaku demikian, karena hal itu justru merupakan tindakan
orang yang tidak bertawakal. Tawakal bukan menyerahkan semua
kepada Tuhan dan menjadikan diri miskin, atau membiarkan semua
kezaliman terjadi dengan menunggu Tuhan yang akan bertindak.
Tawakal yang sebenarnya, seperti ketika orang berada di situasi “jalan
buntu’, tidak bisa melakukan apa-apa lagi, ia berserah diri kepada
Tuhan dan tidak merasa sedih atau genting sedikit pun (Khamenei
2017a).

Tanda keempat bagi mukmin, yaitu melaksanakan salat
dengan menggunakan yugimiina atau iqgamah yang artinya ialah
melaksanakan sesuatu dengan sempurna. Sebenarnya, bisa saja
langsung disebutkan yusalliina, artinya mereka salat, tetapi artinya
melaksanakan salat dari aspek lahiriahnya saja. Wa aqim as-salah
(laksanakanlah salat) maksud sebenarnya ialah kamu harus menjaga
salatmu di masyarakat. Karena itu, orang yang melaksanakan
salat wajib beserta sunah, tetapi hanya memikirkan dirinya saja,
tetapi tidak memperhatikan orang lain di sekitarnya, salatnya
belum sempurna (Khamenei 2017a). Ali Khamenei mengatakan,
“Igamat as-salah ialah mengajak orang lain untuk salat... usaha

menghilangkan segala bentuk korupsi, menghilangkan atribut aku



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

11

atau kita, membentuk manusia...” (Khamenei 2017a). Penafsiran
Ali Khamenei terhadap agim as-salah sangat bercorak sosial dan
betul-betul menyadarkan audiensnya agar bertindak, dibanding
menampakkan sekadar lahiriah saja.

Tanda kelima mukmin ialah berinfak atas sesuatu yang kami
berikan kepadamu. Infak ini tidak dibatasi oleh uang. Yang diberikan
kepada kita ialah kehidupan kita, anak kita, akal, reputasi, atau
kemampuan fisik. Semua itu yang dimaksud oleh al-Qur’an sebagai

sesuatu yang kami berikan kepadamu (Khamenei 2017a).

CONCLUSION

Bedasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pendekatan
tafsir taw’iyyah wa tanwir dan tahrik al-mujtama’ diterapkan dengan
tiga fondasi. Pertama adalah koherensi sistem pemikiran Islam, yaitu
keharmonisan antara satu bagian pemikiran Islam dengan pemikiran
yang lainnya. Kedua adalah kebermanfaatan sosial, yaitu menjadikan
setiap prinsip dan kaidah-kaidah abstrak dalam pemikiran Islam
diturunkan ke dalam tanggung jawab sosial. Ketiga adalah kepastian
pemikiran, yaitu meyakini kepastian (gatiiyyah) sumber dan
metodologi pemikiran Islam. Kemudian, contoh implementasi tafsir
Ali Khamenei dalam keimanan adalah hakikat iman hanya dapat
dikenali oleh perbuatan. Karena itu, dalam QS. Al-Anfal, keimanan
bukan hanya kepercayaan intelektual dan hati, tetapi ketaatan
terhadap Allah dan Nabi Saw. Pengkajian tafsir Ali Khamenei
sangat luas dan bermanfaat untuk menyelesaikan banyak problem
sosial dan mispersepsi masyarakat tentang Islam yang teoretis dan
abstrak. Bagi peneliti selanjutnya, dapat mengkaji tema-tema sosial
khusus berdasarkan penafsiran al-Quran yang disampaikan oleh
Ali Khamenei. Tentu, tema itu sangat berharga dan dibutuhkan oleh
masyarakat sebagai sarana pergerakan dan perbaikan masyarakat

melalui penelitian tersebut.



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

REFERENCES

Bahbudi, Hidayatullah. 2012. Sirah Ayatullah As-Sayyid ‘Ali al-
Husayni al-Khamena’i. Tehran: Markaz ad-Dirasat al-Abhath
as-Siyasiyyah.

Danesyhar, Ali Rida. 2018. “Ayatollah Khamenei on Political
Comment of the Quranic Concepts during IRI” Journal of
Islamic Revolution Studies 15 (52).

Fadli, Muhammad Rijal. 2021. “Memahami Desain Metode Penelitian
Kualitatit” Humanika: Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum 21
(1).

Halim, Abd. 2012. “Epistemologi Tafsir Ibnu ’Asyur dalam Kitab
Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir” Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

Jamaruddin, Ade, and Parhulutan Siregar. 2020. “Konstruksi
Epistemologi Tafsir Pergerakan Syiah.” Suhuf 13 (1).

Junaid, Junaid bin, and Eka Nurfigra. 2021. “Kolaborasi Antara
Muhammad Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha dalam
Menciptakan Kitab Tafsir Bernuansa Adab Al-Ijtimai” Al-
Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 2 (2).

Khamenei, Sayid Ali. 2013. Tarh-e Kulli Andish-e Islami Dar Qur’an.
Tehran: Markaz-e Iman-e Jihadi Sahba.

Khamenei, Sayid Ali. 2007. “Khutbah Sayyid Ali Khamenai”
Masyhad, May 15.

———. 2012. “Ceramah dalam Pertemuan dengan Dosen
Universitas Khurasan Utara” October 11.

———.2013. “Ceramah dalam Festival Al-Uns bi al-Qur’an.” June
30.

———.2017a. Islamic Thought in the Quran. BookRix.

———. 2017b. Mashrii’ al-Fikr al-Islami fi al-Qur’an. Iran: Sahba
Books.



The Implementation of the Awareness-Enlightment in Interpretation and Social Movement...

11

Khatibah, Khatibah. 2011. “Penelitian Kepustakaan.” Igra’: Jurnal
Perpustakaan Dan Informasi 5 (1).

Khomeini, Ruhullah. 1978. “Ceramah Ayatullah Khomeini di Paris”
Neufel Loshato-Paris, November 19.

Nana, Najatul Huda, and Siti Pajriah. 2022. “Metode Umum dan
Khusus dalam Tafsir fi Zhilal al-Quran Karya Sayyid Qutub.”
Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2 (1).

Purwaningrum, Dewi, and Hafid Nur Muhammad. 2022. “Corak
Adabi Ijtima’i dalam Kajian Tafsir Indonesia (Studi Pustaka
Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar)” Al-Muhafidz: Jurnal
Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2 (1).

Salarian, Ruhullah, and Muhammad-Husayn Muhammadi. 2023.
“Criticism of the Theory of Historicity of the Quran by
Focusing on the Quranic Thoughts of Imam Khamenei”
Quranic New Studies 1 (2).

Shadr, Muhammad Bagqir. n.d. Duriis fi Timi al-Usil. Qom: Markaz
al-Abhath wa ad-Dirasat at-Takhsisiyyah li as-Sahid as-Sadr.

Shaha’i, Khalilizadeh, and Farahi Bakhshis. 2022. “Rahkarha-e Ilmi
Bazgasht Beh Quran Ba Takid Bar Rahkarha-e Tafsiri Az
Didgah Magam Moazzam Rahbari.” Qoran va Elm 16 (30).

Sofjan, Dicky. 2019. “Forty Years After the Islamic Revolution of
Iran: An Indonesian Perspective.” Religio: Jurnal Studi Agama-
Agama 9 (2).

Sunarsa, Sasa. 2019. “Teori Tafsir: Kajian Tentang Metode Dan Corak
Tafsir Al-Quran” Al-Afkar: Journal for Islamic Studies 3 (1).

Taufikurrahman, Taufikurrahman. 2020. “Sketsa Biografis Ahmad
Mustafa Al-Maragi Dan Tafsir al-Maragi” Al-Fath 14 (1).

Washil, Izzudin. 2016. “Problem Subjektifitas Dalam Tafsir Bi Al-
Ma'tsur, Tafsir Bi Al-Ra’yi, Dan Tafsir Bi Al-Isyarah.” Diya Al-
Afkar: Jurnal Studi al-Quran Dan al-Hadis 4 (1).



ISSUE, Volume 1, Number 2, July 2023

11

www.almaaref.org. n.d. “Ayatullah Al-Imam al-Khamenal Wa al-
Qurian: ‘Alagah Da@imah” Accessed June 3, 2023. https://
almaaref.org.lb/post/16961/.

Zulkifli, Z. 2017. “Shiii Identity and Nationalism in Indonesia’s
Reformasi” In Advances in Social Science, Education and
Humanities Research (ASSEHR). Vol. 129. Atlantis Press.



