
125

THE NATURE AND ESSENCE OF 
HUMAN IN THE QUR'AN

Abdelaziz Abbaci
Islamic Studies, UIN Syarif Hidayatullah

aziz313m@gmail.com

Abstract
This article discusses various concepts and views on defining the 
human being in the context of achieving perfection. These concepts 
include perspectives from various disciplines and intellectual 
traditions, such as philosophy, Sufism, psychology, and religion. 
From a philosophical standpoint, the ideal human is seen as an 
individual who achieves wisdom both theoretically and practically, 
by mastering their instincts and potentials. Sufism, on the other 
hand, emphasizes that human perfection lies in love and one’s 
relationship with God. On another note, the concept of strength 
and weakness is addressed, where some views suggest that strength 
is the key to perfection, while others believe that perfection lies in 
self-awareness and love for others. From a religious perspective, 
human perfection can be achieved through a deep understanding 
of the self and a proper relationship with God. This means that this 
research highlights the importance of understanding the self as a first 
step in the journey towards true perfection, which ultimately is the 
awareness of absolute dependence on God.

Keywords: Human Definition, Self-Development Theory, Philosophical 
Anthropology, Self-Understanding, Perfect Human.



126
The Nature and Essence of Human Beings in the Qur’an 

مستخلص البحث

يتناول هذا المقال مفاهيم وآراء مختلفة حول تعريف الإنسان في سياق تحقيق الكمال. تشمل هذه 

وعلم  والتصوف،  الفلسفة،  مثل  الفكرية،  والتقاليد  التخصصات  مختلف  من  نظر  وجهات  المفاهيم 

النفس، والدين. من وجهة نظر الفلسفة، الإنسان المثالي هو الفرد الذي يبلغ الحكمة سواء على المستوى 

النظري أو العملي، من خلال السيطرة على غرائزه وإمكانياته. بينما يشدد التصوف على أن تحقيق كمال 

الإنسان يكمن في الحب وعلاقته بالله. من ناحية أخرى، يتم تناول مفهوم القوة والضعف، حيث تشير 

بعض الآراء إلى أن القوة هي مفتاح الكمال، بينما تعتقد آراء أخرى أن الكمال يكمن في الوعي بالذات 

والمحبة للآخرين. من منظور الدين، يمكن تحقيق كمال الإنسان من خلال فهم عميق للذات والعلاقة 

أولى في  الذات كخطوة  الضوء على أهمية فهم  البحث يسلط  أن هذا  يعني ذلك  الله.  الصحيحة مع 

الرحلة نحو الكمال الحقيقي، الذي في نهاية المطاف هو الوعي بالاعتماد المطلق على الله.

الذاتي،  الوعي  الفلسفية،  الأنثروبولوجيا  الذات،  تطوير  نظرية  الإنسان،  تعريف  الاساسیة:  الکلمات 

الإنسان المثالي.

مقدمة

إن معرفة الإنسان من أهم المعارف، حيث من دونها لا يمكن لنا أن نصل إلى حقيقة أي هدف 

في هذه الحياة، لأن حركة الإنسان مبدأها نفسه وذاته ومعرفة مبدأ أية حركة ضرورية لمعرفة طبيعة 

هذه الحركة وغايتها. ولهذا نجد جميع المدارس العلمية بمختلف توجهاتها تتولي أهمية بالغة لدراسة 

حقيقة الإنسان. ولكن هذه الدراسات تختلف باختلاف منهجها وغايتها. فكل مدرسة مبنية على نظريات 

علمية ما، و هذا ما يجعل النتائج تختلف أيضا اختلافا كبيرا في بعض الأحيان. وسنركز في هذا البحث 

على مدرستين مختلفتين نوعا و كيفا، لأنهما تمثلان كلا من الوضع السائد و هو المتمثل في علم النفس 

الحديث بمختلف أطيافه (السلوكي، النفساني التحليلي، المعرفي والوجودي(، ومن جهة أخرى على الحل 

المطلوب أو الحل البديل الذي تعرضه المدرسة الإسلامية و المتمثل في المعرفة القرآنية للإنسان )مطهري 

2010أ(.

الكثير من  والبحث حول ماهية الإنسان من أصعب الأبحاث وأعقدها على الإطلاق. فنجد أن 

التي  التجريبية  البحوث  من  وغيرها  والرياضيات  والفلكيات  الطبيعيات  حول  تدور  العلمية  الأبحاث 

ملأت خزائن الجامعات والمخابر، حيث تتناول أدق الدقائق وأغمضها، إلا أن البحوث حول الإنسان لا 

تعدو أن تكون تدور حول القشر من الإنسان وبشريته وأغفلت أهم جزء منه، و هو حقيقته الإنسانية 

)مطهري 2010ب(.

وتدور كل هذه البحوث حول محورين أساسيين: الأول هو طبيعة الإنسان الموجود و مكوناته 

من غرائز و أميال وصفات و فطريات. و هل إن الإنسان خير بالطبع أو شرير أم إن فيه مبدأي الخير 



127ISSUE, Volume 2, Number 1, January 2024

والشر معا؟ أما المحور الثاني فيدور حول غاية خلق الإنسان و هدفه و الكمال الذي يتجه نحوه في حركته 

الوجودية هذه. فالبحث إذا له شقان وبعدان: بعد انطولوجي وجودي و بعد أخلاقي غائي. ولا يمكن 

معرفة الغاية بدقة مالم تعرف المبادئ بدقة أيضا. وهذا ما يستلزم وقفة طويلة عند مثل هذه البحوث، 

لأنها تمثل محطات خطيرة ومصيرية في حياة الإنسان. لكننا كثيرا ما نتجاوزها أو نمر عليها مرور الكرام. و 

هذا ما يسبب الغفلة و الذهول عن أهم هدف خلق الإنسان من أجله، و هو معرفة نفسه.

أنواع معرفة الإنسان

إن هناك طرقا عديدة لمعرفة الإنسان، و هي ما يلي:

1. الطريق التجريبي.

2. الطريق الفلسفي.

3. الطريق الديني.

في الطريق التجريبي، تتناول الاختصاصات المختلفة جانبا من جوانب الإنسان بالدراسة مستعينة 

في ذلك بالطرق التجريبية التي تعمد على المعاينة والملاحظة الحسية لسلوك الإنسان في مختلف أطواره 

و اختلاف بيئته المحيطة به. و من هذه الاختصاصات علم الاجتماع، السياسة، الاقتصاد، التربية، علم 

إيجاد  ومحاولة  ومشاكله  الإنسان  لدراسة  العلمية  الاختصاصات  هذه  فتتظافر  و....  الديني  الاجتماع 

الحلول المناسبة لها )مطهري 2012(.

وهناك أيضا الطريق الفلسفي لدراسة الإنسان ومعرفته و هو طريق أكثر شمولا وجامعية من 

الأول، لأنه لا يقتصر على الطرق التجريبية فحسب، بل تتعداها إلى الطرق العقلية. و بذلك فهي تفتح 

آفاقا واسعة لمعرفة الإنسان معرفة أدق. ومع ذلك فهي لا تنتهي بنا إلى معرفة الله سبحانه و تعالى الذي 

هو مبدأ كل شيء ومنتهاه. فكل معرفة لا تنتهي بصاحبها إلى معرفة المبدأ الأول فهي معرفة ناقصة 

)الطباطبائي 1997د(.

 و لهذا فإن المعرفة الدينية و التي على معرفة الله كغاية قصوى ومعرفة الإنسان كمقدمة لهذه 

المعرفة تعد المعرفة الأتم والأكمل و أن صاحبها ينال الكمال الحقيقي الذي يبحث عنه بفطرته، لا ذلك 

الكمال الموهوم الذي عادة ما يضل بسببه كثير من الناس )يزدي 6002(.

مصاديق الكمال عند مختلف المدارس

الرقي،  و  التقدم  إلى  الحاجة  مثلا:  مختلفة،  بتعبيرات  التجريبية  المدارس  في  الكمال  عن  يعبر 

الازدهار، البحث عن الوضع الأفضل، الحاجة إلى التعالي و.... و كما نعلم أن الإنسان الكامل عبر التاريخ 

كان مورد اهتمام و احترام لجميع الناس، كان البحث النفسي خلال القرن العشرين يدور حول تشخيص 

الأمراض النفسية و كيفية معالجتها )عباس 2015(. لكنه الآن يدور حول البحث عن ما يسبب سلامة 



128
The Nature and Essence of Human Beings in the Qur’an 

الروح و كل المؤثرات الإيجابية التي تساعد على وضع سليم للنفس. فعلم النفس الحديث إذاً يبحث 

عن الكمال المطلوب الذي يعد غاية لحركة الإنسان من القوة إلى الفعل.

في القرآن الكريم نجد أن كمال الإنسان و وصوله إلى الغاية التي خلق من أجلها من أهم المواضيع 

التي يتناولها هذا الكتاب العزيز. فهو يبين لنا كيف يمكن للإنسان أن يحقق إمكاناته التي وهبها الله 

إياه ليوصلها من القوة إلى الفعل كما يعبر عن هذه الغايات بأولياء الله )يونس:26(، أصفياء الله )آل 

عمران:33( و الأبرار )الانفطار:13( )الطباطبائي 1997أ(.

ليصل  إمكاناته وقواه  ازدهار فطرته وفعلية  الكريم هو  القرآن  نظر  الإنسان في   فهدف خلق 

إلى الكمال و المطلوب، و هو خلافة الله في الأرض. ﴿وَإذِْ قاَلَ رَبُّكَ للِمَْلَئكَِةِ إنِي جَاعِلٌ فِ الْرَضِْ خَلِيفَةً 

سُ لكََ قاَلَ إِني أعَْلمَُ مَا لَ  قاَلوُا أتَجَْعَلُ فِيهَا مَنْ يفُْسِدُ فِيهَا وَ يسَْفِكُ الدِمَاءَ وَ نحَْنُ نسَُبحُ بِحَمْدِكَ وَ نقَُدِّ

تعَْلمَُونَ﴾ )البقرة:03( )الطباطبائي 1997ب(.

فإذا دققنا في القرآن الكريم و اقتفينا آثار الآيات التي يفسر بعضها بعضا وجدناها تتكلم عن هذا 

السر الغامض الذي يريد القرآن الكريم أن يفتح لنا مغاليقه ليقودنا إلى حقيقة يكاد الإنسان نفسه لا 

يصدقها، و هي خلافة لله سبحانه. فالكثير منا لا يتصور أن هدف الخلقة هو الوصول إلى هذه الخلافة 

و أن ما دون ذلك يعتبر فشلا في حياة الإنسان، لأنه لم يخلق لذلك أو لأنه يملك من رأس المال ما يجعله 

خليفة. فإذا لم يصر خليفة لم يربح شيئا ما، بل ضاع رأس ماله كله.

فكيف للإنسان أن يصل إلى هذا الكمال القرآني؟ فيبين لنا القرآن ذلك: أنه يحتاج إلى أسوة حسنة، 

و هو الإنسان الكامل الذي قد حقق هذا الطريق و بلغ هذا الكمال، و الآخر هو أن تكون له شريعة 

كاملة باتباعها يمكن له تحقيق هذه الغاية. و في كل ذلك لابد له أن يتوسل بحقيقة ذاتية فيه و هي عين 

فقره واحتياجه إلى الله تعالى، وأن مصدر كل الكمالات هو الحق سبحانه و تعالى. ﴿ياَ أيَهَّا النَّاسُ أنَتمُُ 

الفُْقَراَءُ إِلَ اللَّهِ وَ اللَّهُ هُوَ الغَْنِيُّ الحَْمِيدُ﴾ )فاطر:15( )يزدي 6002(.

مدارس علم النفس الحديث و تعريف الإنسان

يعتبر علم النفس الحديث علما مستقلا عن الفلسفة حيث أنه نشأ في المائة العام 
الأخيرة فقط نتيجة موجة العلوم التجريبية، ولا نعني بعلم النفس هنا علم النفس الفلسفي الذي يعد 

قدمه هو قدم الفلسفة نفسها. فهذا علم شريف و مفيد يتناول الإنسان بأبعاده المختلفة والمعقدة. أما 

علم النفس الحديث فلا يتناول النفس الإنسانية إلا من جانبها التجريبي، و هذا لا يمثل إلا جزءا واحدا 

و جانبا واحدا من جوانب عدة لهذا الموجود العظيم.

إن مدارس علم النفس الحديث كثيرة و ليس هذا مجال إيرادها كلها، و البحث عنها يتطلب 

النفس الحديث تحاول أن تعرف  مجالا أوسع. و ربما يمكن الإشارة إجمالا إلى اتجاهات عدة في علم 

الإنسان حسب معتقداتها و أسسها الفكرية، و نذكر أهمها ما يلي:



129ISSUE, Volume 2, Number 1, January 2024

المدرسة السلوكية )Behaviorism(: ملاحظة سلوك الإنسان بالتجربة الحسية يعد الطريق  	.1	
الدراسات  في  ذهنية  أو  ميتافيزيقية  حقيقة  لأي  اعتبار  ولا  الإنسان،  واقع  لمعرفة  الوحيد 

الموضوعية للإنسان لأنها في نظرهم ليست فقط غير قابلة للمشاهدة الحسية، بل لا اعتبار لها 

أصلا )Stephenson 1953(. في نظر السلوكية، إن الإنسان لا هو موجود خير ولا شرير بالطبع، 

بل هو موجود طبيعي له استعداد أي سلوك كان بالقوة. فهو عند ولادته صفحة بيضاء لا كتابة 

عليها. وهم ينفون الإرادة المطلقة للإنسان، حيث أنه لا يمكن أن يتحكم في نفسه من خلال 

إرادته الداخلية، بل هو محكوم بواسطة القوى الخارجية التي تعين عاداته وسلوكه بشكل كبير 

ولا تعين الإرادة الداخلية له إلا مقدارا صغيرا من هذا الاختيار. ولهذا فمن وجهة نظرهم، إن 

العادات و النظرة الكونية للإنسان واستعداده ليس وليدا لطبيعته و ذاته، و لكنه ينشأ نتيجة 

.)Stephenson 1953(محيطه وتعامله مع الآخرين

بأن  يعتقد  و  فرويد  هو  المدرسة  هذه  رائد   :)Psychoanalytic( النفسي  التحليل  مدرسة  	.2	
الإنسان واقع تحت تأثير عقده الجنسية الموجودة في اللاشعور، و عند ما يتوجه الإنسان و 

يخرج من حالة اللاتوجه و اللاشعور أو عند ما يحلل هذه العقد و يخرجها من حالة الكون إلى 

البروز، حينها يمكن له الخروج من سلطتها و التخلص من تبعاتها. فالإنسان في هذه المدرسة 

أيضا تابع و مجبور لنفسه ومحيطه الاجتماعي، وما لم يحلل هذا الوضع و يخرجه إلى دائرة 

الوعي لا يمكن له التعامل معه بشكل إيجابي )Russel 1982(. في نظر فرويد، لا يمكن لإنسان 

أن يتحكم بحرية في اختياره لأنه محكوم بواسطة الأفكار و المحفوظات الموجودة في اللاوعي، 

وهذا المستوى من الشعور لا يمكن التحكم فيه، ولا يمكن الوصول إليه إلا عن طريق نصف 

الوعي لا الوعي الكامل. يعيد فرويد كل الأميال و الغرائز الإنسانية إلى الغريزة الجنسية و أنها 

أصل كل هذه الأميال و الرغبات الإنسانية. و خلاصة القول أن فرويد اختزل القوى الذهنية 

و العقلية للإنسان في الغريزة، و هذا ما جعل مدرسته تبوء بالفشل. و لكن مدرسته كان لها 

الفضل في نشأة تيار جديد عقلاني يحاول أن يفسر الإنسان من خلال قوة داخلية عقلية طالبة 

.)Stephenson 1953( للكمال، و هذا الكمال ليس محكوما بالأميال الغريزية صرفا

المدرسة الوجودية: يعتبر هايدجر وسارتر من روادها. فهذه المدرسة، خلافا لبقية المدارس،  	.3	
تعطي الإنسان الحرية المطلقة في تعيين مصيره و أنه المسؤول الوحيد عن تعيين كماله الأخير 

)هايدجر 1999(.

و كما نلاحظ، فإن هذا المدارس تتراوح من النقيض إلى النقيض، و من الجبر المطلق إلى الاختيار 

أننا  وجدانا  نعلم  أننا  حيث  نفسه،  في  بوجدانه  الإنسان  يشاهده  وما  يتناسب  لا  ما  هذا  و  المطلق. 

مختارون، لكن في الوقت نفسه نعلم أيضا أن اختيارنا أحيانا محكوم بأشياء خارجة عن إرادتنا. ونرى أن 

المشكلة الأساسية في عدم توفيق هذه المدارس هي اختزال الإنسان هذا المخلوق البالغ في التعقيد إلى 

أبعاد محدودة لا تمثل حقيقته الكاملة.



130
The Nature and Essence of Human Beings in the Qur’an 

بتعريفات مختلفة و أحيانا متباينة وفقا  الحديث كمال الإنسان  النفس  و تعرف مدارس علم 

لنظرتها الكونية التي عليها تبني نظرياتها، و ليس المجال هنا لبحث هذه التعريفات. و لكننا نقول إن 

معظم هذه النظريات تعد اختزالا و تصغيرا لحقيقة الإنسان، ولا يمكن لأحد أن يعرب لنا عن حقيقة 

البحث هنا حول حقيقة كمال  ثناياه. و لهذا فسنخصص  الإنسان إلا من خلقه، فهو أعلم بخفاياه و 

الإنسان من وجهة القرآن الكريم.

حقيقة الإنسان في القرآن الكريم

للإنسان أبعاد و استعدادات مختلفة من وجهة نظر القرآن الكريم. فطرة الإنسان يمكن أن تتجه 

به صعودا نحو الكمال المطلق كما يمكن أن تنزل به إلى أسفل سافلين. للإنسان نفس لوامة تقوده نحو 

الخير والفضائل و نفس أمارة تسوقه إلى السقوط و الشر و الرذائل:

﴿لا أقسم بالنفس اللوامة﴾ )القيامة:2(.

﴿إن النفس لأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي﴾ )يوسف:53(.

للإنسان في بعده الإيجابي فطرة إلهية وطبيعة تطلب الكمال الإلهي:

﴿فطرة الله التي فطر الناس عليها﴾ )الروم:30(.

في هذا المقام تطلب النفس الكمال الإلهي و تسير لتصل إلى مقام النفس المطمئنة:

النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي و ادخلي جنتي﴾  أيتها  ﴿يا 

)الفجر:30-27(.

أما في بعده السلبي فله الاستعداد ليصير إلى صفات ذميمة عدة:

﴿و كان الإنسان قتورا﴾ )الإسراء:100(. فهو إنسان بخيل. 

﴿و كان الإنسان أكثر شيء جدلا﴾ )الكهف:54(؛ ﴿و كان الإنسان عجولا﴾ )الإسراء:11(. الإنسان 

موجود مجادل وعجول.

﴿إن الإنسان لربه لكنود﴾ )العاديات:6(. فهو كافر غير شاكر للنعم أي ينكر الجميل.

إذن فهذه الطبيعة السلبية يمكن أن تهوي بالإنسان إلى أسفل سافلين. ﴿ثم رددناه أسفل سافلين، 

إلا اللذين آمنوا و عملوا الصالحات﴾ )التين:5(.

مباني معرفة الإنسان في القرآن الكريم

الإنسان خليفة الله: ﴿إني جاعل في الأرض خليفة﴾ )البقرة:30(؛ ﴿هو الذي جعلكم خلائف  	.1	
الأرض﴾ )الأنعام:165(.



131ISSUE, Volume 2, Number 1, January 2024

الإرادة و الاختيار: ﴿قل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر﴾ )الكهف:29(؛  	.2	
﴿إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم﴾ )الرعد:11(.

أشَْهَدَهُمْ  و  ذرُِيتَّهُمْ  ظهُُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَي  مِنْ  رَبُّكَ  أخََذَ  ﴿وإذِْ  التوحيد:  فطرة  و  الإيمان  	.3	
عَلى أنَفُْسِهِمْ ألَسَْتُ بِرَبكُمْ قالوُا بلَى شَهِدْنا أنَْ تقَُولوُا يومَ القِْيامَةِ إنَِّا كُنَّا عَنْ هذا غافِلين﴾ 

)الأعراف:172(.

الوعي و الفكر: ﴿خلق الإنسان علمه البيان﴾ )الرحمن:4-3(. 	.4	

السلوك و العمل سبب لسعادة الإنسان أو شقاءه: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل  	.5	
مثقال ذرة شرا يره﴾ )الزلزال:8-7(.

ءٍ خَلقََهُ و بدََأَ خَلقَْ الْنِسْانِ مِنْ طيٍن، ثمَّ جَعَلَ  الإنسان موجود ذو بعدين: ﴿الَّذي أحَْسَنَ كلَُّ شَْ 	.6	
مْعَ و الْبَصْارَ و  نسَْلهَ مِنْ سُلالةٍَ مِنْ ماءٍ مَهيٍن، ثمَُّ سَوَّاهُ وَ نفَخَ فيهِ مِنْ رُوحِهِ وَ جَعَلَ لكَُمُ السَّ

الْفَئِْدَةَ قلَيلاً ما تشَْكُرُونَ﴾ )السجدة:9-7(.

الإنسان موجود طالب للكمال ذاتا كما أشرنا في الآية الكريمة من سورة فاطر 11. فالإنسان ذات 

الفقر قضية موضوعها  لها  التي  فالذات  كبير.  بينهما  فالفرق  الفقر.  لها  أنه ذات  لا  و  الفقر،  حقيقته 

الذات الموجودة، ثم محمولها الفقر. فالفقر عارض عليها، فيمكن لها أن تستغني حينا ما. أما الذات التي 

حقيقتها الفقر فقوامها بالفقر، ولا وجود لها سوى الفقر، و بالتالي فهي ذاتا طالبة للكمال من الذات 

الإلهية التي حقيقتها الغنى.

فالله سبحانه و تعالى منح الإنسان من النعم و أودع فيه من الكنوز و جعل له طريقا يسلكه 

ليفعل هذه المستودعات لتصير كمالات بالفعل يمكن له بواسطتها أن يشبه خالقه و يتصرف بواسطتها 

النعم.  له شرطا في ذلك و هو شكر هذه  لخدمته. ولكن جعل  الله  الذي سخره  كله  الكون  في هذا 

أمره  لهذا  و  )إبراهيم:7(.  لشََديد﴾  عَذابي  إنَِّ  كَفَرتْمُْ  وَلئَِْ  لَزَيدَنَّكُمْ  شَكَرتْمُْ  لئَِْ  رَبُّكُمْ  تأَذََّنَ  إذِْ  ﴿وَ 

باستخدام الحلال و طلب الحال و استعمال النعمة كما أمره بذلك. فهذا هو مفهوم شكر النعمة في 

يَّاهُ تعَْبُدُون﴾  القرآن الكريم. ﴿يا أيَُّها الَّذينَ آمَنُوا كُلوُا مِنْ طيَباتِ ما رَزقَنْاكُمْ وَ اشْكُرُوا للَِّهِ إنِْ كُنْتمُْ إِ

على  يقتصر  ولا  الإنسان  يطلبه  كمال  بأنه  الإلهي  القرب  الكريم  القرآن  عرف  وكذلك  )البقرة:172(. 

مِنْ  اتَّخَذُوا  الَّذينَ  الخْالصُِ و  الدِينُ  للَِّهِ  الكمال. ﴿ألَا  الصالحين بل حتى المشركين منهم يطلبون هذا 

دُونهِِ أوَْليِاءَ ما نعَبُدُهُمْ إلِاَّ ليُِقَرِبوُنا إِلَ اللَّهِ زلُفْى إنَِّ اللَّهَ يحَْكُمُ بيََن هُمْ في ما هُمْ فيهِ يخَْتلَِفُونَ إنَِّ 

ار﴾ )الزمر:3(. كما يذكر ذلك في سورة الكهف و أن طلب طريق الرشد  اللَّهَ لا يهَدي مَنْ هُوَ كاذِبٌ كَفَّ

مِنْ  لِقَرْبََ  رَبي  يهَدِينَِ  أنَْ  قلُْ عَسى  وَ  نسَيتَ  إذِا  رَبَّكَ  اذكُرْ  وَ  اللَّهُ  يشَاءَ  أنَْ  القرب منه. ﴿إلِاَّ  هو في 

هذا رشََدا﴾ )الكهف:24(. وفي وصفه لسيدنا عيس عليه السلام وأنه من المقربين: ﴿إذِْ قالتَِ المَْلائكَِةُ 

مِنَ  وَ  الْخِرةَِ  وَ  نيْا  الدُّ فِ  وَجيهاً  مَرْيمََ  ابنُْ  عيسَ  المَْسيحُ  اسْمُهُ  مِنْهُ  بِكَلِمَةٍ  يبُشركُِ  اللَّهَ  إنَِّ  مَرْيمَُ  يا 

بين﴾ )آل عمران:45(. المُْقَرَّ



132
The Nature and Essence of Human Beings in the Qur’an 

 و كثير من الآيات أيضا تشير إلى هذا المعنى و هذا الكمال. وهناك معنى آخر من الكمال مشابه 

للقرب تشير إليه الآيات، و هو لقاء الله. يصف القرآن الكريم الإنسان بالمسافر و السالك إلى الله حيث 

فمَُلاقيهِ﴾ )الانشقاق:6(.  كَدْحاً  رَبكَ  إلِى  إنَِّكَ كادِحٌ  الْنِسْانُ  أيَُّها  الله. ﴿يا  بلقاء  ينتهي سيره لا محالة 

ا أنَاَ بشٌََ  كما عرف لنا القرآن الكريم الطريق للقاء الله حيث يقول الله تعالى في سورة الكهف: ﴿قلُْ إنَِّ

ا إلِهُكُمْ إلِهٌ واحِدٌ فمََنْ كانَ يرَجُوا لقِاءَ رَبهِ فلَيَْعْمَلْ عَمَلاً صالحِاً وَلا يشُْكِْ بِعِبادَةِ  مِثلْكُُمْ يوُحى إِلََّ أنََّ

رَبهِ أحََدا﴾ )الكهف:110(.

نظريات في تعريف الإنسان الكامل 

هناك نظريات في تعريف الإنسان الكامل قد بحث عنها العلماء و المفكرون )مطهري 2010أ(، 

و أهمها ما يلي:

مدرسة العقليين: ترى هذه المدرسة أن الإنسان الكامل هو ذلك الحكيم أو الفيلسوف الذي  	.1	
نال الحكمة بقسميها النظري والعملي. والمقصود بالحكمة النظرية هي إدراك الكليات التي 

تحكم الوجود عن طريق الاستدلال، و هي تختلف عن العلم الذي يتعلق بتفاصيل الوجود 

وجزئياته. أما الحكمة العملية فهي هيمنة الإنسان على غرائزه و طاقاته.

مدرسة العشق )التصوف و العرفان(: وهي ترى أن الإنسان لا يصل إلى كماله بالعقل و إنما  	.2	

بحبه لله. فهذا الحب يجعله يرتقي معنوياً و يفنى في الله، و يكون حينئذٍ إنساناً كاملا.

مدرسة القوة: و هي ترى أن الإنسان الكامل هو ذلك الإنسان الذي يمتلك القوة بغض النظر  	.3	

عن معناها. و هذه الفكرة نشأت في الفكر اليوناني بين السفسطائيين حيث كانوا يرون أن 

القوة دليل على الحق، و أن الضعف دليل على الباطل، و على الإنسان أن يسعى لامتلاك 

القوة من دون حد. و تبعهم في ذلك الفيلسوف الألماني، نتشيه، حيث كان يقول بأن الدين 

هو من اختراع الضعفاء إذ أنه ينشر مبادئ التسامح والرحمة من أجل الحد من قوة الأقوياء. 

ويرى أن الناس طبقتان: الأقوياء و هم القلة، وطبقة الضعفاء و هم الأكثرية، وعلى طبقة 

الضعفاء أن يعملوا كالعبيد لخدمة طبقة الأقوياء. و يجب أن تخلو طبقة الأقوياء من أخلاق 

الضعفاء كالمحبة والإحسان إلى الآخرين. فإذا تخلصت البشرية من أخلاق الضعفاء، يظهر 

من بين الأقوياء الإنسان الأسمى وهو الأقوى )السوبرمان(، و هو الإنسان الكامل، و هو الذي 

يحقق رغباته ويتمتع بحياته. فإذا وقف أحد بينه و بين تحقيق رغباته قضى عليه من دون 

أي خوف من الأخطار. ومن الخطأ القول بأن طبقة الأقوياء تعمل على حماية طبقة الضعفاء. 

فإن الغرض من الدولة هو وصول الأقوياء إلى السلطة. أما الضعفاء فحكمهم حكم البهائم 

التي تتحمل الأعباء و الأثقال لخدمة الأقوياء. كما أن نتشيه لا يرى حق المساواة بين الرجل 

و المرأة إذ أن الرجل أسمى منها و هي خلقت لخدمته.



133ISSUE, Volume 2, Number 1, January 2024

كما أن فكرة الإنسان الأقوى تستند على نظرية تنازع الأحياء من أجل البقاء كما جاء 

في فلسفة داروين. فأي كائنين حيين إذا كان بينهما تعاون فلأنهما يتعاونان ضد عدو مشترك 

من أجل البقاء، ولو زال هذا العدو، فإنهما يتنازعان فيما بينهما، ويبقى الأقوى.

مدرسة الضعف: ترى هذه المدرسة أن الإنسان الكامل هو الذي لا يمتلك القوة، لأن الإنسان  	.4	

الذي يمتلك القوة سيعتدي على الآخرين.

مدرسة معرفة النفس و حب الآخرين في الفلسفة الهندية: ترى هذه المدرسة أن الإنسان  	.5	

الكامل هو الذي يعرف نفسه و يسيطر عليها، ومن ثم يوصل الخير والمعونة للآخرين بدافع 

حبهم.

مدرسة اللاطبقية: بما أن الإنسان لا يخلو من عيب في أي طبقة ينتمي إليها، فإن الإنسان  	.6	

الكامل هو الذي لا ينتمي إلى أي طبقة و يعيش متساويا مع الآخرين.

مدرسة الحرية و الوعي الاجتماعي: ترى هذه المدرسة أن الإنسان الكامل هو الحر الواعي  	.7	

المسؤول.

الإنسان  استمتع  بأنه كلما  القوة، وترى  اللذة و الاستمتاع: هي قريبة من مدرسة  مدرسة  	.8	

بخيرات الطبيعة أكثر كان أقرب من الإنسان الكامل. وترى بأن العلم لا فائدة فيه بحد ذاته 

إلا إذا كان وسيلة للإنسان في السيطرة على خيرات الطبيعية والاستماع بها. 

الطريق إلى الكمال الحقيقي

إذا نظرنا إلى فلسفة الخلق ثم إلى فلسفة بعث الأنبياء، وجدنا أن الطريق إلى الكمال يمر عبر 

َ لهَُمْ  طريقين مختلفين: طريق الآفاق و طريق الأنفس: ﴿سَنُيهِمْ آياتنِا فِ الْفاقِ وفي أنَفُْسِهِمْ حَتَّى يتبََيَّ

ءٍ شَهيدٌ﴾ )فصلت:31(. وطريق الأنفس أسرع من طريق  أنََّهُ الحَْقُّ أوََ لمَْ يكَْفِ بِرَبكَ أنََّهُ عَلى كل شَْ

الآفاق و يتميز بكونه حضوريا ولا مجال للخطأ فيه. أما طريق الآفاق فهو حصولي و مليء بالوسائط. 

لذلك فهو صعب و طويل. ولكنه مطلوب أيضا، و خاصة في بداية الطريق )الطباطبائي 1997ج(. فكل 

الأنبياء جاؤوا ليزيلوا الحجاب عن الفطرة و يأخذوا بيد الإنسان إلى معرفة نفسه، التي هي طريق لمعرفة 

ربه: »من عرف نفسه فقد عرف ربه« )الطباطبائي 2011(.

حركة الإنسان تبدأ من الطبيعة الحاملة لاستعداداته الإلهية ليعود من حيث جاء: ﴿إنَِّ إِلى  	.1	
رَبكَ الرُّجْعى﴾ )العلق:8(؛ ﴿إنا لله وإنا إليه راجعون﴾ )البقرة:156(. إذا فهذه الحركة تبدأ 

من الله و إلى الله.

المتحرك و الطريق واحد، و هو نفس الإنسان. فالسير في النفس بالنفس: ﴿يا أيَهُّا الَّذينَ آمَنُوا  	.2	
كُنْتمُْ  بِا  فيَُنَبئكُُمْ  جَميعاً  مَرجِْعُكُمْ  اللَّهِ  إِلَ  اهْتدََيتْمُْ  إذَِا  ضَلَّ  مَنْ  يضَُُّكمُْ  أنفُْسَكُمْ لا  عَليَْكُمْ 



134
The Nature and Essence of Human Beings in the Qur’an 

تنتهي  حتى  النفس  لزوم  على  الكريم  القرآن  يؤكد  الآية،  هذه  في  )المائدة:105(.  تعَْمَلوُنَ﴾ 

بصاحبها إلى الغاية وهي الله تعالى. فمعرفة النفس هي معرفة الحق، لأن في المعرفة الحضورية 

لا توجد ثنائية بين العالم و المعلوم )الطباطبائي 2011(. ومن جهة أخرى، فإن الإنسان إن لم 

يسلك هذا الطريق فسيكون مآله الخسران، و هذا هو التحذير الذي كثيرا ما يتكرر في القرآن 

الكريم، وهو أن يسلك الإنسان طريقا خلاف الفطرة التي فطره الله عليها: ﴿يا أيَُّها الَّذينَ آمَنُوا 

مَتْ لغَِدٍ وَ اتَّقوا اللَّهَ إنَِّ اللَّهَ خَبيٌر بِا تعَْمَلوُنَ ولا تكَُونوُا كاَلَّذينَ  اتَّقوا اللَّهَ وَ لتْنَْظرُْ نفَسٌ ما قدََّ

الفْاسِقُونَ﴾ )الحشر:18(. إذن سر فلاح الإنسان هو  هُمُ  أوُلئِكَ  أنَفُْسَهُمْ  فأَنَسْاهُمْ  اللَّهَ  نسَُوا 

معرفته نفسه ومعرفته نفسه هو معرفة أن حقيقتها الافتقار إلى الله. فإذا عرف ذلك لجأ إلى 

الغني المطلق ليستفيض منه ما قدر له وفقا لطاقته واستعداده.

الخاتمة

الكمال  تحقيق  أن  استنتاج  متعددة، يمكن  منظورات  الإنساني من  الكمال  لمفهوم  استعراض  بناءً على 

رئيسيين:  المفهوم من خلال طريقين  يتجلى هذا  بالله.  وعلاقتها  للذات  عميقًا  فهمً  يتضمن  الحقيقي 

فهمنا  لتعميق  للكون  الملاحظة  والثاني،  الوجود،  للكشف عن جوهر وهدف  الذات  استكشاف  الأول، 

لعملية الخلق والخالق .قدم الفلاسفة والمفكرون مجموعة متنوعة من النظريات حول تحقيق الكمال، 

التي  النظريات  السياق، لعبت  الحب والتقوى. وفي هذا  الحكمة والفلسفة، إلى  التركيز على  بدءًا من 

تسلط الضوء على القوة والضعف، والحرية والوعي الاجتماعي، واللذة والسعادة دورًا في هذا الفهم .من 

وجهة نظر الإسلام، يتم تحقيق كمال الإنسان من خلال فهم عميق للذات، مع الإدراك أن جوهر الإنسان 

هو الاعتماد المطلق على الله. لذا، الخطوة الأولى نحو الكمال الحقيقي هي فهم والاعتراف بالضعف 

والاحتياجات الذاتية، ثم سعي الإنسان للتقرب من الخالق بوعي وتفانٍ .وفي هذا السياق، من المهم أن 

نتذكر أن تحقيق الكمال لا يتماشى دائماً مع المفهوم الدنيوي الأكثر قوة أو متعة، بل يتعلق أكثر بالوعي 

والتأمل في جوهر وجود الإنسان وعلاقته بالله.

قائمة المصادر و المراجع

الطباطبائي, محمد حسين. 1997أ .aتفسير الميزان .جلد 01 .قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

 ——— .1997ب .تفسير الميزان .جلد 1 .قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

 ——— .1997ج .تفسير الميزان .جلد 17 .قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

 ——— .1997د .نهاية الحكمة. قم: مؤسسة النشر الإسلامي.



135ISSUE, Volume 2, Number 1, January 2024

 ——— .2011 .تفسير الميزان .جلد 6 .قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

عباس, نفيسي. 2015. روان‌شناسی تکاملی. تهران: انتشارات رشد.

مطهري, مرتضى. 2010أ .انسان کامل. طهران: انتشارات صدرا.

 ——— .2010ب .فلسفة انسان. طهران: انتشارات صدرا.

 ——— .2012 .فلسفة الأخلاق. طهران: انتشارات صدرا.

هايدجر, مارتن. 1999. الكينونة والزمان. بيروت: دار الفكر العربي.

يزدي, محمد تقي مصباح. 2006. معرفة الله. قم: مؤسسه آموزشي و پژوهشي امام خميني.

REFERENCES

Russell, Bertrand. 1982. The Philosophy of Psychology. London: 
Penguin Books.

William Stephenson. 1953. The Study of Behavior: Q-Technique and 
Its Methodology. Chicago: University of Chicago Press.


