
71

ETIKA POLITIK IDENTITAS DALAM 
PERSPEKTIF

ASHABIYYAH IBN KHALDŪN

1. M.Agus Awalus shoim
STIS Al Manar

makiina313@gmail.com

2. M. syamsul Arif 
Uiversitas Terbuka

rifummi@gmail.com

Abstract

Oppressive power is caused by a lack of awareness of political ethics. 
Power in democratic times comes from the support of the people. 
Power that oppresses the people is a phenomenon that contradicts the 
essence of democracy. Apart from the problem of oppression, there 
is also the phenomenon of identity politics which on the one hand is 
positive, namely solidarity, and on the other hand is considered to have 
the potential to divide society. This research examines power, identity 
politics from the perspective of Ibn Khaldūn ‘s thought, to find a basis 
for philosophical thinking regarding ethics and the power relations 
discussed. This discussion is important for understanding Islamic 
politics, power relations, and relevant interpretations of identity politics.

The research is qualitative, with descriptive and analytical methods 
examining the themes of political ethics, Islam, power, identity politics 



72
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

and  Ibn  Khladun.  Researchers conduct library research looking for 
primary, secondary and relevant sources regarding the study to be 
researched. The author uses a power relations approach from Micheal 
Foucault and Max Weber to understand the discourse of identity politics 
and practical political practices that use power. Also using the Gadamar 
analysis method, especially in horizon fusion, drawing conclusions 
from the meaning of Ibn Khaldūn ‘s ashobiyah in social relations and 
communication in identity politics.

The author’s findings are that if power has an ethical dimension, then 
the relationship between power and society will be better, the political 
goal is to gain power, the existence of identity politics can get a positive 
response if it can be explained rationally, sociologically, and does not 
conflict with formal legal rules. With Ibn Khaldūn ‘s thoughts, you will 
get deep foundations and reasons regarding identity politics.

Keywords: Political ethics, power, Ibn Khaldūn , identity politics

Latarbelakang

Dalam perdebatan tentang Ibn Khaldūn sebaiknya diawali dengan 
konsepnya terkait ‘Ashābiyyah yang melekat menjadi dalam kata-
kata Kenneth Burke, “God term”-nya (Caron, 1990, 74). Namun 
sebaiknya kita terlebih dahulu menempatkan konsep ini dalam frame 
kapasitas seluruh kesarjanaannya. Kemunculan politik etnis diawali 
dengan tumbuhnya kesadaran yang mengidentikan mereka kedalam 
suatu golongan atau kelompok etnis tertentu (Abdilah S., 2020, 17). 
Kesadaran ini kemudian	memunculkan solidaritas kelompok dan 
kebangsaan.

Secara	 etimologis, ‘Ashābiyyah berasal dari kata ashaba, 
artinya mengikat Secara fungsional, ‘Ashābiyyah berarti ikatan sosial 
budaya digunakan untuk mengukur kekuatan kelompok sosial di atas 
dan di luar. ‘Ashābiyyah juga dapat dipahami sebagai relasi sosial, 
menekankan solidaritas kesadaran, kohesi dan kesatuan kelompok 



73ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

(Rabie’, 1967, 165). Kebangkitan identitas juga merupakan dampak 
perubahan identitas dalam proses interaksi antaretnik. Namun 
‘ashābiyyah ini juga dapat berarti vitalitas suatu negara, yang artinya 
dapat mengukur kokohnya suatu negara dari kekerabatannya. Terbukti 
Ibn Khaldūn bersikap idealis dalam hal ini.

Salah satu kajian terkini menyoal hubungan identitas dan polarisasi 
adalah tulisan Francis Fukuyama dalam buku berjudul Identity: The 
Demand for Dignity and The Politics of Resentment, diterbitkan di 
Amerika Serikat pada tahun 2018. Hal menarik dalam buku tersebut 
adalah gagasan Fukuyama mengenai konsep Thymos. Thymos 
adalah bagian dari jiwa manusia yang selalu haus pengakuan atas 
harga diri. Dahaga ini menjadi faktor penentu	 cara	 m a n u s i a 
memperjuangkan identitas diri dan kelompok, sekaligus menjadi 
pendorong fanatisme identitas suku, agama, ras, golongan, dan bangsa. 
Faktor thymos inilah yang menjadi akselerator polsarisasi dalam 
masyarakat (Francis, 2018, 24).

Ibn Khaldūn menyebutkan bahwa korupsi dan hedonisme yang 
terjadi dalam sebuah negara, dapat menjadi kelengahan dari serangan 
musuh, yang berarti ‘ashābiyyah besar lain seperti negara dapat menjajah 
atau mengambil alih negara dengan ‘ashābiyyah yang tengah melemah 
(Khaldūn, 2015, 434-435) (Çaksu, 2017, 40).

Menurut Machdani wacana Politik identitas merupakan kajian politik 
modern saat ini, Politik identitas adalah fenomena di mana individu atau 
kelompok memobilisasi dukungan politik berdasarkan pada identitas 
sosial tertentu, seperti agama, etnisitas, gender, orientasi seksual, atau 
kebangsaan. Hal ini bisa mencakup upaya untuk mengorganisir pemilih 
atau memperjuangkan kebijakan yang didasarkan pada identitas tersebut. 
Politik identitas sering kali menjadi faktor penting dalam pembentukan 
opini, pemilihan umum, dan kebijakan publik. Politik Identitas menjadi 
pembahasan politik yang perlu diekplorasi. Gerakan politik identitas 
pada dasarnya adalah gerakan sosial politik, mereka terlibat dalam suatu 
kelompok dan membangun narasi melawan diskriminasi.



74
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

Dalam politik identitas, identitas sosial menjadi dasar bagi persepsi 
politik, solidaritas, dan tindakan politik (An-Naim, t.t., 356). Individu 
atau kelompok mungkin merasa bahwa kepentingan mereka secara 
kolektif terkait dengan identitas tertentu, dan oleh karena itu mereka	
bersatu	 untuk memperjuangkan kepentingan tersebut dalam ranah 
politik. Namun, politik identitas juga bisa memicu polarisasi, konflik, 
dan ketegangan sosial dalam masyarakat (Klinken & Nordholt, 2007, 
83). Hal ini terutama terjadi ketika politik identitas digunakan untuk 
memperkuat perbedaan dan menekankan pembagian antara kelompok- 
kelompok yang berbeda.

Pada perkembangannya kajian etika politik Islam diperlukan 
sebagai suatu cara pandang yang kritis terhadap politik sekuler barat 
yang menggunakan berbagai cara mendominasi agar berkuasa. Dalam 
masyarakat, keberadaaan suatu kelompok yang dominan maka ia akan 
berkuasa dan mempengaruhi kehidupan, Paham politik	 s e k u l e r 	
barat mempengaruhi dunia, tapi bukan berarti umat Islam harus 
mengikutinya sistemnya (Azwar, 2018, 112).

Dalam etika politik Islam menurut Ibn Khaldūn, kekuasaan politik 
memerlukan dukungan dari kelompok-kelompok sosial yang memiliki 
solidaritas yang kuat. Ibn Khaldūn berargumen bahwa stabilitas 
pemerintahan dan keberlangsungan  kekuasaan sangat tergantung 
pada sejauh mana kelompok-kelompok ini dapat menyatukan diri 
mereka dan mendukung struktur politik yang ada. Hal ini menyoroti 
pentingnya kekuatan kelompok dalam mempertahankan kekuasaan, 
serta bagaimana legitimasi politik sering kali bergantung pada solidaritas 
sosial yang mendasarinya (Ahmad, 2020, 55). Ibn Khaldūn menjadi 
rujukan mengenai sejarah dan politik Islam dengan karyanya yakni al-
Mukadimah terkenal mengenai dasar-dasar pembentukan masyarakat. 
Ibn Khaldūn membahas mengenai kekuasaan politik yang mendasari 
semua aktivitas manusia. Selain itu mengkaji moralitas dalam politik 
perspektif Ibn Khaldūn. Mengenai moralitas politik sangat ditekankan 
ibnu Khladun (Black, 2011, 253).



75ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

Ibn Khaldūn memiliki kecenderungan pembacaan terhadap 
masyarakat secara hermeneutika selain itu (Khaldūn, 2015, 215), Ibn 
Khaldūn memahami bahwa etika atau akhlak bisa menjadi patokan 
praktek suatu kekuasaan dianggap baik dan bisa melakukan 
transformasi sosial, ekonomi yang bisa mengantarkan pada perbaikan 
hidup dan kualitas kesejahteraan	masyarakat Ditengah masyarakat 
global atau multikulturalisme ini perlu menjaga solidaritas atas nama 
identitas keislaman untuk menjaga agama dan umat. Meskipun 
demikian perlu ada landasan rasional dalam berpolitik

Manusia memahami bahwa kekuasaan itu menjadi kekuatan politik 
yang bisa merubah suatu keadaan masyarakat. Ketika kekuasaan 
digunakan secara banal maka akan menciptakan sesuatu yang tidak adil.

1.	 Bagaimana etika Politik identitas menurut menurut Ibn 
Khaldūn?

2.	 Bagaimana memaknai politik identitas dalam teks dan konteks 
‘AshābiyyahIbn Khaldūn dalam	 memahami dinamika zaman?

3.	 Bagaimana hakikat kekuasaan menurut Ibn Khaldūn?

Tinjauan Teoritis

Secara etimologis, kata etika berasal dari bahasa Yunani ethos, yang 
berarti karakter atau kebiasaan (Sudarminta, 2013, 3). Dalam bahasa 
Latin, kata ini diterjemahkan menjadi “ethica,” yang juga merujuk pada 
kebiasaan atau adat istiadat. Seiring waktu, etika berkembang menjadi 
disiplin filsafat yang mempelajari moralitas, nilai-nilai, dan prinsip-
prinsip yang mengarahkan perilaku manusia.

Franz Magnis-Suseno memberi batasan tentang etika dengan 
mengatakan, etika adalah usaha manusia untuk memakai akal budi dan 
pikiranya untuk memecahkan masalah bagaimana ia harus hidup kalau 
ia mau menjadi baik (Suseno, 1987, 17). Etika adalah cabang filsafat 



76
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

yang mempelajari prinsip-prinsip dan teori mengenai perilaku baik dan 
buruk, benar dan salah. Ia berfungsi untuk memahami dan menganalisis 
berbagai teori moral serta prinsip- prinsip yang mendasari keputusan 
dan perilaku manusia (Sudarminta, 2013, 5). Etika berupaya menjawab 
pertanyaan mendasar tentang apa yang membuat suatu tindakan benar 
atau salah dan bagaimana nilai- nilai moral diterapkan dalam situasi 
nyata. Merujuk pada cara-cara di mana ide, kebijakan, dan kekuasaan 
didiskusikan dan diperdebatkan dalam ruang publik. Diskursus politik 
merupakan kajian yang kompleks dan multidimensional, mencakup 
berbagai aspek dari cara komunikasi, bahasa, dan ideologi digunakan 
untuk mempengaruhi dan membentuk pandangan politik serta 
kebijakan publik.

Dalam diskursus politik, bahasa memegang peranan penting. 
Pemilihan kata, frasa, dan gaya retorika yang digunakan oleh politisi, 
aktivis, dan media dapat membentuk persepsi publik dan mempengaruhi 
opini serta keputusan politik. Bahasa yang efektif dapat menggerakkan 
massa, memobilisasi dukungan, atau bahkan mengubah arah kebijakan.

Media dan komunikasi juga merupakan komponen penting dalam 
diskursus politik. Media massa, seperti surat kabar, televisi, dan terutama 
media sosial, memainkan peran sentral dalam menyebarkan informasi 
politik. Cara media melaporkan berita dapat sangat mempengaruhi 
pandangan politik masyarakat. Media sosial, khususnya, telah mengubah 
lanskap politik dengan memungkinkan	 informasi menyebar lebih 
cepat dan memungkinkan lebih banyak orang untuk berpartisipasi 
dalam diskusi politik.

Ideologi adalah aspek lain yang penting dalam diskursus politik.    
Ideologi seperti liberalisme, konservatisme, dan sosialisme menyediakan 
kerangka kerja bagi individu dan kelompok untuk memahami dan 
menilai dunia politik. Ideologi ini mempengaruhi	 bagaimana masalah-
masalah	 politik ditafsirkan dan bagaimana solusi diusulkan. Diskursus 
politik sering kali merupakan arena di mana ideologi-ideologi ini beradu 
dan berusaha untuk mendominasi pandangan public (Sa’adullah, 2023, 



77ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

138).

Dalam mengartikan politik, Arendt lebih cenderung mengafirmasi 
Aristoteles yang menyatakan politik sebagai aktivitas miteinander 
(dialog, respirositas), yakni partisipasi semua warga dalam hidup 
bernegara, baginya politik adalah tindakan yang merupakan wicara 
di ruang publik mengenai kepentingan bersama (Fahmi, 2022, 29).
Ibn Khaldūn mengatakan bahwa organisasi kemasyarakatan (al-itjma’ 
al-insani) adalah merupakan keharusan. Karenanya, peradaban umat 
manusia itu tidak lepas dari organisasi masyarakat tersebut (Khaldūn, 
2015, 13).

Selain itu, ruang publik berfungsi sebagai sarana untuk partisipasi 
aktif dalam proses politik. Demonstrasi, rapat umum, dan petisi 
yang dilakukan di ruang publik memungkinkan warga negara untuk 
menyampaikan tuntutan atau pandangan mereka kepada pembuat 
kebijakan. Partisipasi ini esensial untuk memastikan bahwa suara 
masyarakat didengar dan diperhitungkan dalam pembuatan keputusan 
yang mempengaruhi kehidupan publik. Keterlibatan langsung dalam 
ruang publik memperkuat	 prinsip-prinsip demokrasi dengan 
mendorong transparansi dan akuntabilitas dari pemerintah dan lembaga 
publik.

Manusia sebagai mahkluk sosial tentu memiliki dimensi politik dalam 
kehidupanya. Politik adalah ilmu yang mempelajari politik atau politics 
atau kepolitikan. Politik adalah usaha menggapai kehidupan yang baik, 
di Indonesia kita teringat pepatah gemah ripah loh jinawi, orang yunani 
kuno terutama Plato dan Aristoteles menamakanya sebagai en dam onia 
atau the good life (Budiarjo, 2008, 13) .

Ibn Khaldūn  juga menekankan pentingnya kerjasama, pembagian 
kerja, dan spesialisasi dalam memenuhi kebutuhan ekonomi. Baginya, 
negara memiliki peran vital dalam produksi melalui belanja publik 
yang dapat meningkatkan produksi dan melalui pajak yang dapat 
mempengaruhi produksi. Pemerintah yang aktif dalam belanja dapat 



78
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

mendukung pembangunan ekonomi, sedangkan pajak yang rendah 
dapat mendorong aktivitas bisnis. Kerjasama dan pertolongan antar 
manusia biasanya hanya terjadi dalam situasi yang memaksa, karena 
kebanyakan orang tidak memiliki pemahaman yang mendalam 
mengenai kepentingan mereka. Selain itu, aktivitas- aktivitas yang 
mereka lakukan timbul berdasarkan kemampuan berpikir dan refleks, 
bekerjasama dan bukan karena karakter natural semata (Khaldūn, 
2011, 702).. Menurut Ibn Khaldūn mengenai hal ini: “kekuasaan akan 
muncul bersama-sama ‘Ashābiyyah dan anggota-anggota ‘‘Ashābiyyah 
adalah pelindung yang akan terpencar di seluruh penjuru negara. Jadi 
apabila ‘‘Ashābiyyah tersebut kuat maka negara tersebut akan lebih 
kuat dan luas (Khaldūn, 2000, 142). Max Weber, sebagaimana dikutip 
Roderick Martin, memberikan definisi kekuasaan sebagai kemungkinan 
actor mewujudkan  cita-citanya dalam komunitas manusia dengan 
kekuatan atau terlepas dari fondasi yang mendasari kemungkinan ini 
(Martin, 1993,70).

Hakikat kekuasaan merupakan topik yang kompleks dan dapat 
ditinjau dari berbagai perspektif, termasuk filsafat, sosiologi, politik, 
dan psikologi. Kekuasaan bisa diartikan sebagai kemampuan untuk 
mempengaruhi atau mengendalikan tindakan, perilaku, atau pemikiran 
orang lain. Berikut adalah beberapa konsep kunci terkait hakikat 
kekuasaan. Menurut Dahl, power identik dengan pengaruh, otoritas dan 
pemerintahan (Alfian, 2009, 223). Ada beberapa kata dalam Alquran 
yang bisa dijadikan kata kunci yang berkaitan dengan konsep kekuasaan. 
Kata-kata ini termasuk al-hukm, as-sulthan dan al-mulk.

Metodologi Penelitian Metode penelitian

Adapun dalam penelitian ini akan menggunakan metode filsafat- 
analisis. Mula-mula peneliti akan mendeskripsikan konten yang akan 
diteliti dengan maksud agar terlihat jelas, lalu pada tahap selanjutnya 
ialah menganalisa (dalam artian menimbang) poin-poin yang terdapat 



79ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

dalam persoalan tersebut dengan menggunakan pendekatan rasional- 
filosofis.

Jenis penelitian

Selanjutnya, jenis penelitian ini adalah jenis penelitian ini adalah 
jenis penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif ialah prosedur penelitian 
yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata, catatan yang 
berhubungan dengan makna, nilai serta pengertian.

Data dan sumber data

Dalam penelitian ini menggunakan dua bentuk data dan dua bentuk 
sumber data. Data bentuk pertama ialah data primer, yang dihasilkan 
dari pemikiran dari tokoh yang sedang dikaji dan berkiatan langsung 
dengan tema pemikiran yang dikaji, sedangkan bentuk kedua adalah 
data sekunder, yang dihasilkan dari pemikiran tokoh- tokoh lain dan 
tentunya masih berkaitan (dan mendukung), baik itu merupakan riset 
tokoh yang sedang dikaji maupun bukan. Adapun sumber data yang 
pertama disebut sebagai sumber data primer, yang artinya adalah karya-
karya langsung dari tokoh yang sedang dikaji. Sedangkan yang sumber 
data kedua adalah karya yang ditulis oleh orang lain tentang tokoh yang 
sedang diteliti dan tentunya masih berkaitan, maupun karya yang bukan 
tentang tokoh yang sedang dikaji, namun tetap bersinggnan dengan 
tema yang sedang dibahas.

Teknik pengumpulan data

Karena penelitian ini adalah merupakan penelitian kepustakaan 
maka peneliti akan menggunakan tehnik pengumpulan data berupa 
dokumentasi. Dokumentasi adalah pencarian data yang	 bersumber 
dari buku-buku,  surat kabar, jurnal, karya	 ilmiah dan lain sebagainya. 
Pertama-tama peneliti akan mengakses buku- buku atau data-data 



80
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

primer yang dalam hal ini adalah karya dari tokoh yang sedang dieliti. 
Adapun tahap selanjutnya peneliti akan mencoba mencari data 
tambahan berupa data sekunder yang masih terkait dan  relevan   dengan 
pembahasan yang sedang diteliti.

Pembahasan

Reinterpretasi etika politik Ibn Khaldūn melibatkan kajian kembali 
dan penerapan prinsip- prinsip etika yang dikemukakan oleh Ibn 
Khaldūn dalam konteks zaman modern dan situasi politik kontemporer. 
Ibn Khaldūn, seorang pemikir besar dari abad ke-14, memberikan 
wawasan mendalam tentang dinamika sosial dan politik melalui 
karyanya, Al Muqoddimah.

Dalam Al Muqaddimah, Ibn Khaldūn	 menggambarkan ‘Ashābiyyah 
sebagai solidaritas kelompok yang dapat berperan dalam pembentukan 
kekuatan politik. Terjemahan dan interpretasi modern seringkali melihat 
‘Ashābiyyah ini sebagai

bentuk politik identitas, di mana loyalitas kelompok digunakan 
untuk mendukung tujuan politik (Khaldūn, 1981, 106). Sistem 
pengetahuan juga berfungsi dalam konteks sosialnya, mempengaruhi 
dan dipengaruhi oleh nilai-nilai dan struktur masyarakat. Penerimaan 
dan penerapan pengetahuan dapat bervariasi tergantung pada struktur 
sosial dan institusi yang ada (Jabiri, 2014, 60).

Interpretasi Kontemporer konsep 'Ashābiyyah yang ditekankan oleh 
Ibn Khaldūn sebagai solidaritas sosial dapat diartikan ulang dalam konteks 
pluralisme modern dan masyarakat multikultural. Reinterpretasi ini bisa 
melibatkan penekanan pada pentingnya membangun solidaritas sosial 
yang inklusif, bukan hanya berdasarkan kesukuan atau kelompok etnis, 
tetapi juga mencakup keragaman identitas (Affandi, 2004, 55). Aplikasi 
modern menggunakan prinsip ‘Ashābiyyah untuk mempromosikan 
kohesi sosial di masyarakat yang semakin beragam, dengan mendorong 
dialog antar kelompok dan membangun jaringan  dukungan yang 
melampaui batas-batas identitas tradisional.



81ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

Pemikiran ‘Ashābiyyah menurut Ibn Khaldūn terkait erat dengan 
konsep politik identitas dan politik kebangsaan. ‘‘Ashābiyyah, atau 
solidaritas sosial, adalah konsep yang diperkenalkan oleh sejarawan dan 
filsuf Muslim, Ibn Khaldūn, dalam karyanya Al Muqaddimah. Dalam	
pandangannya, ‘Ashābiyyah merujuk pada rasa persatuan dan solidaritas 
di antara anggota kelompok sosial yang memiliki ikatan kultural atau 
identitas bersama, seperti suku atau kelompok etnis.

Dalam konteks politik identitas, ‘Ashābiyyah dapat dihubungkan 
dengan bagaimana kelompok-kelompok sosial yang memiliki identitas 
spesifik membentuk solidaritas dan dukungan untuk memperjuangkan 
hak dan kepentingan mereka. Politik identitas seringkali menyoroti 
pentingnya ‘Ashābiyyah dalam meningkatkan kekuatan dan posisi 
kelompok- kelompok yang terpinggirkan atau terancam.

Di sisi lain, politik kebangsaan dapat dikaitkan dengan ‘Ashābiyyah 
dalam bentuk solidaritas yang lebih luas, yang melampaui perbedaan 
identitas individu atau kelompok untuk membentuk kohesi sosial dan 
persatuan nasional. Ibn Khaldūn berpendapat bahwa suatu masyarakat 
yang memiliki tingkat ‘Ashābiyyah yang tinggi cenderung lebih stabil dan 
berhasil dalam membangun negara, karena solidaritas ini memperkuat	
kemampuan kelompok untuk menghadapi tantangan dan menjaga 
kestabilan sosial. Dengan demikian, politik kebangsaan bisa dilihat 
sebagai upaya membangun ‘Ashābiyyah di tingkat yang lebih besar, 
mengintegrasikan berbagai kelompok dalam satu identitas nasional yang 
koheren.

Interpretasi Kontemporer teori siklus dinasti Ibn Khaldūn , yang 
menggambarkan naik turunnya kekuasaan politik, dapat diperluas 
untuk menganalisis dinamika kekuasaan dalam konteks globalisasi dan 
sistem pemerintahan modern yang melibatkan pemahaman tentang 
bagaimana kekuatan politik berubah dalam era demokrasi, globalisasi, 
dan teknologi (Maarif, 1996, 33-34). Aplikasi Modern menerapkan 
prinsip siklus dinasti untuk menilai kestabilan politik dalam sistem 



82
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

pemerintahan modern dan menganalisis bagaimana kekuatan politik 
beradaptasi dengan perubahan sosial dan ekonomi (Pulungan, 1996, 
209).

Wacana politik identitas

boleh tidaknya sebuah kelompok menggunakan politik identitas, 
atau apa kaitan antara politik identitas dengan politik praktis. Secara 
teoritis politik identitas menurut Lukmantoro adalah politis untuk 
mengedepankan kepentingan kepentingan dari anggota-anggota suatu 
kelompok karena memiliki kesamaan identitas atau karakteristik, baik 
berbasiskan pada ras atau idiologi kelompok.

Politik identitas tidak hanya terjadi pada kelompok mayoritas, 
tetapi juga bisa melibatkan kelompok minoritas yang berusaha 
memperjuangkan pengakuan atas identitas dan hak- hak mereka dalam 
masyarakat (Kalyvas, 1996, 22). Meski sah dan penting bagi kelompok 
minoritas untuk memperjuangkan hak-haknya, ada kasus di mana 
upaya tersebut dilihat sebagai tindakan yang memaksakan identitas 
mereka terhadap masyarakat yang lebih luas, terutama ketika tuntutan 
ini dianggap bertentangan dengan norma-norma  mayoritas (Madood & 
Meer, 2007, 55). Legitimasi kekuasaan dalam pemerintahan berkaitan 
dengan cara kekuasaan diperoleh dan diterima oleh masyarakat 
(Asshiddiqie, 2021, 18).

Salah satu contoh yang sering muncul adalah kasus (identity politics), 
kemudian menggring kontroversi mengenai penolakan pendirian 
rumah ibadah oleh kelompok minoritas di daerah yang mayoritas 
penduduknya memiliki keyakinan berbeda. Di beberapa wilayah di 
Indonesia, pendirian gereja atau tempat ibadah minoritas lainnya sering 
menghadapi penolakan dari masyarakat mayoritas setempat, yang merasa 
bahwa keberadaan tempat ibadah tersebut dapat mengganggu harmoni 
sosial atau bahkan dianggap sebagai ancaman terhadap identitas 
mayoritas (Heryanto, 2006, 210). Meskipun kelompok minoritas berhak 



83ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

untuk mendirikan rumah ibadah berdasarkan hukum, penolakan ini 
mencerminkan ketegangan yang bisa terjadi ketika identitas minoritas 
dianggap memaksakan diri di tengah masyarakat mayoritas.

Kontroversi terkait politik  identitas  sebenarnya berawal dari 
perbedaan dalam memahami  konsep dan menempatkan konteks. 
Konteks ini mencakup konteks ruang, waktu, dan kondisi yang 
melatari. Sebagai suatu konsep, politik identitas tidak bisa dilepaskan 
dari konteksnya, sebab kontekslah yang bisa menjadi acuan pemaknaan 
dan pemahaman atas suatu konsep. Dengan demikian, mengabaikan 
konteks dari konsep politik identitas sama saja dengan melahirkan 
pemahaman baru yang keliru dan sesat terhadap konsep tersebut 
(Liliweri, 2017, 78).

Politik yang mengarah pada etnis cenderung dijadikan sebagai alat 
oleh pelaku diarena politik untuk mencapai kekuasaan secara struktural 
dimanfaatkan pelaku lokal guna mencapa kekuasaan melalui identitas 
etnis serta diciptakan untuk memenangkan pertarugan.

Dalam bidang ilmu sosial dan humaniora, politik identitas dimaknai 
sebagai kendaraan yang membawa aspirasi, tuntutan kepentingan politik 
dan ideologi politik. Ia menstimulasi bahkan menggerakkan aksi-aksi 
untuk meraih tujuan politik tertentu. Politik identitas mengkapitalisasi 
ras, suku bangsa, bahasa, adat, gender maupun agama sebagai mereknya.

Tujuan ideal politik dalam masyarakat adalah menciptakan sebuah 
lingkungan di mana kesejahteraan dan keadilan dapat dinikmati oleh 
semua anggota masyarakat (Nussbaum, 2011, 50).

Perpecahan yang timbul akibat ‘Ashābiyyah tertutup dapat 
diatasi dengan beberapa pendekatan yang fokus pada peningkatan 
keterbukaan dan integrasi sosial. Salah satu langkah utama adalah 
mendorong keterbukaan dan dialog antara kelompok-kelompok yang 
berbeda. Melalui diskusi yang konstruktif, berbagai pihak dapat berbagi 
perspektif mereka dan mencari solusi bersama. Dialog yang inklusif 
membantu mengurangi ketidakpahaman dan membangun pemahaman 



84
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

yang lebih baik antar kelompok, yang pada akhirnya dapat mengurangi 
perpecahan.

Pemikiran Ibn Khaldūn mengenai etika politik Islam didasarkan 
pada konsep moralitas, keadilan, dan kohesi sosial yang ia sebut 
sebagai ‘Ashābiyyah Dalam pandangannya, ‘Ashābiyyah merupakan 
fondasi utama bagi sebuah masyarakat atau negara. Kohesi sosial yang 
kuat adalah prasyarat bagi terbentuknya pemerintahan yang stabil dan 
efektif. Ibn Khaldūn percaya bahwa kekuatan ‘Ashābiyyah dapat menjaga 
keutuhan negara, sementara lemahnya ‘Ashābiyyah sering menjadi 
penyebab runtuhnya sebuah dinasti. Oleh karena itu, etika politik yang 
Islami menurut Ibn Khaldūn  menekankan dalam menjaga kestabilan 
Negara (Fromherz, 2011, 128).

Ibn Khaldūn juga melihat hubungan erat antara agama dan politik 
dalam Islam. Bagi Ibn Khaldūn (Fromherz, 2011, 17), Islam tidak hanya 
sebagai agama, tetapi juga sebagai kerangka moral dan hukum yang 
harus diikuti oleh negara. Hukum Syariah, sebagai landasan hukum 
dalam pemerintahan, dianggap sebagai cara untuk menegakkan keadilan 
dan menjaga ketertiban sosial. Penerapan hukum yang adil menurut 
prinsip-prinsip Islam akan memastikan kelangsungan sebuah negara.

Pendapat Pemikir Barat dalam politik identitas 

Émile Durkheim, sosiolog Prancis abad ke-19, mengembangkan teori 
tentang solidaritas sosial yang memiliki kesamaan dengan ‘asabiyyah. 
Durkheim membedakan antara solidaritas mekanik dan organik.

Solidaritas mekanik terjadi dalam masyarakat tradisional yang 
homogen, di mana individu terikat oleh kesamaan nilai, kepercayaan, 
dan norma. Ikatan ini mirip dengan ‘asabiyyah Ibn Khaldun, di mana 
kohesi sosial didasarkan pada identitas bersama dan kesetiaan kelompok.

Solidaritas organik erjadi dalam masyarakat modern yang kompleks, 
di mana diferensiasi pekerjaan dan peran menciptakan ketergantungan 



85ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

antar individu. Meskipun berbeda dari ‘asabiyyah, konsep ini tetap 
menekankan pentingnya kohesi sosial untuk stabilitas masyarakat.

Max Weber, sosiolog Jerman, memperkenalkan konsep otoritas 
tradisional, yang berkaitan dengan legitimasi kekuasaan berdasarkan 
adat dan tradisi. Konsep ini sejalan dengan ‘asabiyyah Ibn Khaldun, 
di mana kekuasaan sering kali didasarkan pada ikatan kekerabatan 
dan solidaritas kelompok. Weber juga menekankan peran nilai-nilai 
budaya dan agama dalam membentuk struktur sosial dan politik, yang 
relevan dengan pandangan Ibn Khaldun tentang pengaruh agama dalam 
memperkuat ‘asabiyyah.

Meskipun Durkheim dan Weber tidak secara langsung merujuk pada 
karya Ibn Khaldun, konsep mereka tentang solidaritas sosial dan otoritas 
tradisional menunjukkan adanya paralel dengan teori ‘asabiyyah. Hal ini 
mencerminkan pemahaman universal tentang pentingnya ikatan sosial 
dalam membentuk dan memelihara struktur masyarakat.

Max Weber dan Émile Durkheim adalah dua sosiolog terkemuka 
yang, meskipun tidak secara langsung membahas konsep ‘asabiyyah 
yang diperkenalkan oleh Ibn Khaldun, menawarkan analisis yang 
relevan mengenai bagaimana identitas kelompok dan solidaritas sosial 
mempengaruhi dinamika politik dalam masyarakat.

Weber memperkenalkan konsep stratifikasi sosial yang terdiri dari 
tiga komponen utama: kelas sosial, status sosial, dan partai politik. 
Kelas sosial ditentukan oleh hubungan ekonomi individu dengan pasar, 
status sosial berkaitan dengan kehormatan dan prestise yang tidak selalu 
berhubungan dengan ekonomi, dan partai politik mencerminkan afiliasi 
dalam domain politik. Pembagian ini menunjukkan bahwa identitas 
individu dalam masyarakat modern kompleks dan dipengaruhi oleh 
berbagai faktor, termasuk ekonomi, budaya, dan politik. 

Dalam analisisnya tentang otoritas, Weber mengidentifikasi tiga 
tipe ideal: otoritas karismatik, tradisional, dan rasional-legal. Otoritas 
tradisional, misalnya, didasarkan pada kepercayaan terhadap adat 



86
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

dan tradisi yang telah berlangsung lama, yang sering kali terkait 
dengan identitas kelompok tertentu. Sementara itu, otoritas rasional-
legal berakar pada sistem hukum dan peraturan yang impersonal, 
mencerminkan rasionalisasi masyarakat modern. Analisis Weber tentang 
birokrasi sebagai bentuk organisasi yang paling efisien dalam masyarakat 
modern juga menyoroti bagaimana struktur formal dapat mempengaruhi 
identitas individu dan kelompok dalam konteks politik. 

Durkheim menekankan pentingnya solidaritas sosial dalam menjaga 
kohesi dan stabilitas masyarakat. Ia membedakan antara solidaritas 
mekanik dan organik. Solidaritas mekanik terjadi dalam masyarakat 
tradisional yang homogen, di mana individu terikat oleh kesamaan nilai, 
kepercayaan, dan norma. Ikatan ini mirip dengan konsep ‘asabiyyah 
Ibn Khaldun, di mana kohesi sosial didasarkan pada identitas bersama 
dan kesetiaan kelompok. Sebaliknya, solidaritas organik muncul dalam 
masyarakat modern yang kompleks, di mana diferensiasi pekerjaan dan 
peran menciptakan ketergantungan antarindividu. Meskipun berbeda 
dari ‘asabiyyah, konsep ini tetap menekankan pentingnya kohesi sosial 
untuk stabilitas masyarakat. 

Durkheim juga memperkenalkan konsep “fakta sosial” (social facts), 
yang merujuk pada norma, nilai, dan struktur sosial yang berada di 
luar individu tetapi mempengaruhi perilaku mereka. Fakta sosial ini 
membentuk identitas individu dalam konteks sosial dan politik, dan 
dapat dibandingkan dengan pengaruh ‘asabiyyah dalam membentuk 
perilaku kelompok dan dinamika politik dalam masyarakat yang 
dianalisis oleh Ibn Khaldun.

Meskipun Weber dan Durkheim tidak secara langsung membahas 
konsep ‘asabiyyah, analisis mereka tentang identitas kelompok, 
solidaritas sosial, dan struktur otoritas memberikan kerangka kerja 
yang membantu memahami bagaimana ikatan kelompok dan 
identitas kolektif mempengaruhi dinamika politik. Konsep ‘asabiyyah 
Ibn Khaldun menekankan pentingnya solidaritas kelompok dalam 
pembentukan dan kejatuhan dinasti serta peradaban, yang sejalan 



87ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

dengan analisis Durkheim tentang solidaritas sosial dan Weber tentang 
otoritas tradisional. Dengan demikian, meskipun berasal dari konteks 
dan tradisi intelektual yang berbeda, pemikiran Weber dan Durkheim 
dapat digunakan untuk memperdalam pemahaman kita tentang peran 
identitas kelompok dan solidaritas sosial dalam politik, sebagaimana 
yang digambarkan oleh konsep ‘asabiyyah Ibn Khaldun.

Kesimpulan

Etika ‘Ashābiyyah menurut Ibn Khaldūn berkaitan erat dengan 
politik dan identitas kelompok. ‘Ashābiyyah adalah konsep solidaritas 
kelompok atau loyalitas kelompok yang dianggap sebagai pendorong 
utama dalam perkembangan sosial dan politik. Ibn Khaldūn 
menekankan bahwa ‘Ashābiyyah sangat penting dalam pembentukan dan 
stabilitas negara, karena ia menggerakkan masyarakat untuk bersatu dan 
mendukung pemimpin mereka. Pentingnya solidaritas yang dilandasi 
moralitas dan keadilan.	 Pentingnya etika ‘Ashābiyyah menurut Ibn 
Khaldūn	 juga membawa implikasi moral. Jika digunakan secara 
positif, ‘‘Ashābiyyah` dapat menciptakan stabilitas dan kemajuan. Tetapi 
jika digunakan secara berlebihan atau eksklusif, ia dapat menyebabkan 
konflik, ketidakadilan, terutama ketika solidaritas ini digunakan untuk 
menindas kelompok lain atau mempertahankan kekuasaan secara tidak 
adil (Khaldūn, 2005, 123).

Dalam politik dan identitas kelompok, Ibn Khaldūn melihat 
‘Ashābiyyah sebagai kekuatan yang dapat membawa kebaikan, 
tergantung pada bagaimana ia diterapkan.	 Etika adalah alat ukurnya 
dalam penggunaan ‘Ashābiyyah harus mempertimbangkan keseimbangan 
antara kepentingan kelompok	 dan keadila sosial yang lebih luas.

Ibn Khaldūn, seorang pemikir besar dari dunia Islam abad ke-14, 
memperkenalkan konsep	‘Ashābiyyah dalam karyanya Muqaddimah, 
yang telah menjadi fondasi penting dalam memahami dinamika 
sosial, politik, dan identitas kelompok. ‘Ashābiyyah mengacu pada 



88
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

semangat solidaritas kelompok, suatu kekuatan yang mengikat 
anggota masyarakat bersama-sama dan membentuk dasar bagi identitas 
kolektif mereka. Dalam pandangan Ibn Khaldūn, ‘Ashābiyyah adalah 
kekuatan mendasar yang menentukan nasib peradaban, baik dalam 
pembentukannya, perkembangan, maupun kemundurannya.

Dalam konteks politik, ‘Ashābiyyah memainkan peran sentral dalam 
pembentukan dan keberlanjutan kekuasaan. Ibn Khaldūn menjelaskan 
bahwa kelompok yang memiliki ‘Ashābiyyah yang kuat lebih mampu 
membangun negara atau dinasti yang stabil dan kokoh. Solidaritas ini 
menciptakan loyalitas dan komitmen yang tinggi di antara anggota 
kelompok, yang pada gilirannya memperkuat otoritas pemimpin dan 
memungkinkan penguasa untuk mengendalikan wilayah mereka dengan 
efektif. Dalam sejarah, banyak dinasti besar yang pada awalnya dibangun 
di atas semangat ‘‘Ashābiyyah, di mana para pemimpin menggunakan 
dukungan kolektif dari kelompok mereka untuk meraih kekuasaan dan 
mempertahankannya.

Ibn Khaldūn juga memperingatkan tentang sifat sementara dari 
Ashābiyyah, Ia mencatat bahwa seiring waktu, kekuatan ‘‘Ashābiyyah 
cenderung melemah, terutama ketika kelompok tersebut menjadi 
lebih mapan dan mulai menikmati kemewahan kekuasaan. Ketika 
‘Ashābiyyah melemah, negara atau dinasti yang dibangun di atasnya 
mulai mengalami kemerosotan. (Khaldūn, 1967, 236–258).  Inilah yang 
menyebabkan siklus pembentukan, kemajuan, dan kemunduran dalam 
sejarah peradaban manusia ‘Ashābiyyah menurut Ibn Khaldūn. Ketika 
semangat solidaritas dan kesatuan kelompok memudar, muncul konflik 
internal dan ketidakstabilan yang akhirnya membawa keruntuhan 
(Khaldūn, 2004, 212–235).

Etika dan alam pandangan Ibn Khaldūn menjadi modal rujukan; ia 
tidak melihatnya sebagai intrinsik baik atau buruk. ‘Ashābiyyah adalah 
kekuatan alami yang dapat membawa stabilitas atau ketidakstabilan, 
tergantung pada bagaimana ia dikelola. Ketika digunakan secara  
bijaksana, `Ashābiyyah ` dapat menjadi dasar bagi persatuan, kekuatan, 



89ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

dan kemajuan. Namun, jika disalahgunakan atau dibiarkan berkembang 
tanpa pengendalian, Ibn Khaldūn menekankan pentingnyan kebijakan 
yang adil dan bijaksana dalam memelihara keseimbangan dalam 
masyarakat.

Hubungan antara ‘Ashābiyyah dan identitas kelompok juga sangat 
penting dalam pemikiran Ibn Khaldūn. Identitas kelompok terbentuk 
dan diperkuat melalui ‘‘Ashābiyyah, yang memberikan rasa kebersamaan 
dan tujuan bersama. Namun, identitas ini bukanlah sesuatu yang statis, 
ia bisa berubah seiring waktu, terutama ketika kelompok tersebut 
berinteraksi dengan kelompok lain yang memiliki ‘Ashābiyyah yang lebih 
kuat. Dalam pandangan Ibn Khaldūn , perubahan dalam ‘Ashābiyyah 
dan identitas adalah bagian dari dinamika sosial yang tak terhindarkan, 
dan ini adalah salah satu alasan mengapa peradaban terus berkembang 
dan berubah sepanjang sejarah.

Secara keseluruhan, konsep ‘Ashābiyyah menurut Ibn Khaldūn 
adalah lensa penting untuk memahami bagaimana kelompok manusia 
membangun, mempertahankan, ‘‘Ashābiyyah adalah kekuatan penggerak 
yang dapat menciptakan stabilitas dan kemajuan, tetapi juga bisa menjadi 
penyebab kemunduran jika tidak dikelola dengan bijaksana.

Daftar Pustaka

Ahmad Suhelmi, Pemikiran Politik Barat, Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama, 2001

Afala , La Ode Machdani , Politik Identitas di Indonesia Edisi Revisi, 
(Malang: Universitas Brawijaya Press, 2020

Antony Black, The History of Islamic Political Thought: From the 
Prophet to the Present,( Edinburgh :Edinburgh University Press: 
2011

Azra, Azyumardi, Transformasi Politik  Islam Radikalisme, Khilafatisme, 
dan Demokrasi ,Jakarta : Kencana, 2016



90
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

Budiarjo, Miriam, Dasar-dasar Ilmu Politik, Jakarta, Gramedia, 1995

Baehr Peter R, Wells Gordon C, The Protestant Ethic and the Spirit of 
Capitalism”tahun 1905, Penguin Books pada tahun 2002.

Bourdieu, Pierre, Bahasa dan Kekuasaan Simbolik, Yogyakarta: 
Ircisod,2020

K.	 Bertens, Etika, Jakarta	: Gramedia,1993

Tjahjadi, S.P. Lili, Hukum Moral; Ajaran Immanuel Kant Tentang Etika 
dan Imperatif Kategoris. Yogyakarta: Kanisius, 1991

Suseno, F Magniz., Etika Politik, Jakarta: Gramedia 2001

Fakhry, Majid, Etika Islam Terj. Zakiyuddin Baidhawy (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 1996

Hamzani Achmad Irwan , Havis Aravik, Politik Islam Sejarah dan 
Pemikiran, (PT Nasya : Pekalongan Expanding Management 
(NEM), 2021

Haryatmoko, Etika Politik, (Jakarta: Gramedia 2012

Kholis Nur, Meta Analisis Pendekatan Emile Durkheim, Max Weber, 
dan Karl Marx dalam Pendidikan”  Jurnal Al-Tahrir, Volume 18, 
Nomor 1, halaman 123-140. 2018

Michael	Burleigh,	 Wolfgang Wippermann, Racial State Germany 
1933-1945, Cambridge University Press,1991

Jamie Frueh, Political Identity and Social Change The Remaking of 
the South African Social Order, ( State University of New York 
Press, 2012), Marshall G. Hudgson. Venture of Islam, terj Jakarta : 
Paramadina, 2004.

Caton, Steven C. 1990. “Anthropological Theories of Tribe and State 
Formation in the Middle East: Ideology and the Semiotics of Power.” 
Dalam Philip S. Khoury and Joseph Kostiner, eds. Tribes and State 
Formation in the Middle East. Berkeley & Los Angeles: University 
of California Press, pp. 74- Eitan Hersh , Politics Is for Power How 



91ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

to Move Beyond Political Hobbyism, Take Action, and Make Real 
Change, New York, Scribnuer 2020

Afifudin, Mohammad, Partitokrasi: Sehimpun Esai Sosiologi Politik, 
Yogyakarta: Penerbit Jejak, 2021

Kelsen, Hans, Teori Hukum Murni Dasar-dasar	 Ilmu	 H u k u m 
Normatif,Bandung : Nusamedia, 2019

K.Bertens, Sejarah Filsafat Yunani, Jogjakarta: Yogyakarta, 2002 Ahmad 
Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan dan kemanusiaan 
sebuah refleksi sejarah, Bandung : Mizan, 2009

Berry, Mike, Morality and Power On Ethics, Economics and PublicPolicy, 
Edward Edgar,Massashusset, 2017

Alec McHoul, etc, A Foucault Primer Discourse, Power And The Subject 
London, Routledge, 2015

Eitan Hersh , Politics Is for Power How to Move Beyond Political 
Hobbyism, Take Action, and Make Real Change, New York, 
Scribnuer 2020

Hudgson, G.Marshall. Venture of Islam, terj Jakarta : Paramadina,2004

H. Zainal Abidin Ahmad, Piagam Madinah Konstitusi Tertulis Pertama 
di Dunia, Jakarta :Pustaka Al-Kautsar

Hudgson, G.Marshall. Venture of Islam, terj Jakarta: Paramadina, 2004

Fachry Majid. Etika Dalam Islam, Terj. Zakiyuddin Baidhawy.Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 1996

Cholid Narbkuko, H. Abu Achmadadi, Metodologi Penelitian, Jakarta: 
PT Bumi Aksara, 2012

Nasution, Harun, Teologi Islam Aliran Aliran sejarah Analisa 
Perbandingan Jakarta:UI Press, 1986

Herdiansyah, Heris, Metodologi Penelitian Kualitatif: Untuk Ilmu-ilmu 
Sosial, Jakarta: Salemba Humanika, 2010.



92
Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldūn

Ibn Khaldūn , ̀ Abd al-Rahman. 1967. Ibn Khaldūn : The Muqadimmah 
An Introduction to History. 3 vols., trans. Franz Rosenthal. (London: 
Routledge and Kegan Paul).

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: Penerbit 
Erlangga. 2006

Khalidi, Tarif. Arabic Historical Thought in the Classical Period.
Cambridge & (New York: Cambridge University Press,1994

Khudhairi, Zainab, Filasafat Sejarah Ibn Khaldūn . Ter. Ahmad Rafi’. 
Bandung: Pustaka, 1987, Cet. Ke-1.

Khaldun, Ibnu, Mukaddimah. Ter. Ahmad Thaha. Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 2000.

Nasyi’at, Ali M, Al-Fikr al-Iqtishadi fi Muqaddimah Ibn Khaldūn . al-
Qahirah: t.p., 1944.

Lahbabi, M.A, Ibnu Khaldun-Presentation, Choix de Textes, 
Bibliographie. Paris: Edition Seghers, 1968

Leaman, Oliver. Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis. 
Translated by Musa Kazhim dan Arif Mulyadi. Bandung: Mizan, 
2001.

Magnis-Suseno, Franz. Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat 
Moral. Yogyakarta: Kanisius, 2005.

Narbkuko, Cholid, H. Abu Achmadadi, Metodologi Penelitian, Jakarta: 
PT Bumi Aksara, 2012.

Poespoprodjo, Filsafat Moral; Kesusilaan dalam Teori dan Praktek, 
(Bandung: Pustaka Grafika, 1999).

Tjahjadi, S.P. Lili, Hukum Moral; Ajaran Immanuel Kant Tentang Etika 
dan Imperatif Kategoris. Yogyakarta: Kanisius, 1991.

Rosihon Anwar dan Abdul Rozak,. Kamus Istilah Teologi Islam, CV 
Pustaka Setia, Bandung 2002



93ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

Rasuanto, Bur, Keadilan Sosial: Pandangan Deontologis Rawls dan 
Habermas; Dua Teori Filsafat Politik Modern, Jakarta: PT Gramedia 
Pustaka Utama, 2005

Rahman, Fazlur, Islam & Modernitas, Tentang Transformasi Intelektual 
Terj. Ahsin, Mohammad. Bandung: Penerbit Pustaka, 1985.

Salam, Burhanuddin. Etika Individual: Pola Dasar Filsafat Moral.

Jakarta: Rineka Cipta, 2000

Sri Astuti Buchari, Kebangkitan Etnis Menuju Politik Identitas, 
Jakarta:Yayasan Pustaka Obor Indonesia,2014

Shadr, M. Bagir, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah Dalam Al- 
Qur’an: Sebuah Konstruksi Filsafat

Sejarah; Studi Atas Hukum dan Norma Dalam Sejarah dan Masyarakat, 
Jakarta: Sadra Press, 2010.

Shadr, M. Baqir, Sistim Politik Islam: Sebuah Pengantar, Jakarta: Penerbit 
Lentera, 1987.

Suseno, Franz Magnis, Etika Dasar: Masalah-masalah Pokok Filsafat 
Moral, Yogyakarta: Kanisius 1987.

Thabathaba’i, Muhammad Husain. Inilah Islam: Upaya Memahami 
Seluruh Konsep Islam Secara Mudah, Pustaka Hidayah, Bandung, 
1992

Yastribi, Sayyid Yahya, Agama dan Irfan: Wahdat Al-Wujud dalam 
Ontologi dan Antropologi, Serta Bahasa Agama, Jakarta: Sadra Press, 
2012.


	Blank Page



