ETIKA POLITIK IDENTITAS DALAM
PERSPEKTIF
ASHABIYYAH IBN KHALDUN

1. M.Agus Awalus shoim
STIS Al Manar
makiina313@gmail.com

2. M. syamsul Arif
Uiversitas Terbuka

rifummi@gmail.com

Abstract

Oppressive power is caused by a lack of awareness of political ethics.
Power in democratic times comes from the support of the people.
Power that oppresses the people is a phenomenon that contradicts the
essence of democracy. Apart from the problem of oppression, there
is also the phenomenon of identity politics which on the one hand is
positive, namely solidarity, and on the other hand is considered to have
the potential to divide society. This research examines power, identity
politics from the perspective of Ibn Khaldan ‘s thought, to find a basis
for philosophical thinking regarding ethics and the power relations
discussed. This discussion is important for understanding Islamic

politics, power relations, and relevant interpretations of identity politics.

The research is qualitative, with descriptive and analytical methods

examining the themes of political ethics, Islam, power, identity politics



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

72

and Ibn Khladun. Researchers conduct library research looking for
primary, secondary and relevant sources regarding the study to be
researched. The author uses a power relations approach from Micheal
Foucault and Max Weber to understand the discourse of identity politics
and practical political practices that use power. Also using the Gadamar
analysis method, especially in horizon fusion, drawing conclusions
from the meaning of Ibn Khaldan ‘s ashobiyah in social relations and

communication in identity politics.

The author’s findings are that if power has an ethical dimension, then
the relationship between power and society will be better, the political
goal is to gain power, the existence of identity politics can get a positive
response if it can be explained rationally, sociologically, and does not
conflict with formal legal rules. With Ibn Khaldan ‘s thoughts, you will

get deep foundations and reasons regarding identity politics.

Keywords: Political ethics, power, Ibn Khaldin , identity politics

Latarbelakang

Dalam perdebatan tentang Ibn Khaldan sebaiknya diawali dengan
konsepnya terkait ‘Ashabiyyah yang melekat menjadi dalam kata-
kata Kenneth Burke, “God term”-nya (Caron, 1990, 74). Namun
sebaiknya kita terlebih dahulu menempatkan konsep ini dalam frame
kapasitas seluruh kesarjanaannya. Kemunculan politik etnis diawali
dengan tumbuhnya kesadaran yang mengidentikan mereka kedalam
suatu golongan atau kelompok etnis tertentu (Abdilah S., 2020, 17).
Kesadaran ini kemudian memunculkan solidaritas kelompok dan

kebangsaan.

Secara etimologis, ‘Ashabiyyah berasal dari kata ashaba,
artinya mengikat Secara fungsional, ‘Ashabiyyah berarti ikatan sosial
budaya digunakan untuk mengukur kekuatan kelompok sosial di atas
dan di luar. ‘Ashabiyyah juga dapat dipahami sebagai relasi sosial,

menekankan solidaritas kesadaran, kohesi dan kesatuan kelompok



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

73
(Rabie’, 1967, 165). Kebangkitan identitas juga merupakan dampak

perubahan identitas dalam proses interaksi antaretnik. Namun
‘ashabiyyah ini juga dapat berarti vitalitas suatu negara, yang artinya

dapat mengukur kokohnya suatu negara dari kekerabatannya. Terbukti
Ibn Khaldun bersikap idealis dalam hal ini.

Salah satu kajian terkini menyoal hubungan identitas dan polarisasi
adalah tulisan Francis Fukuyama dalam buku berjudul Identity: The
Demand for Dignity and The Politics of Resentment, diterbitkan di
Amerika Serikat pada tahun 2018. Hal menarik dalam buku tersebut
adalah gagasan Fukuyama mengenai konsep Thymos. Thymos
adalah bagian dari jiwa manusia yang selalu haus pengakuan atas
harga diri. Dahaga ini menjadi faktor penentu =~ cara manusia
memperjuangkan identitas diri dan kelompok, sekaligus menjadi
pendorong fanatisme identitas suku, agama, ras, golongan, dan bangsa.
Faktor thymos inilah yang menjadi akselerator polsarisasi dalam
masyarakat (Francis, 2018, 24).

Ibn Khaldin menyebutkan bahwa korupsi dan hedonisme yang
terjadi dalam sebuah negara, dapat menjadi kelengahan dari serangan
musuh, yang berarti @shabiyyah besar lain seperti negara dapat menjajah

atau mengambil alih negara dengan ushabiyyah yang tengah melemah

(Khaldin, 2015, 434-435) (Caksu, 2017, 40).

Menurut Machdani wacana Politik identitas merupakan kajian politik
modern saat ini, Politik identitas adalah fenomena di mana individu atau
kelompok memobilisasi dukungan politik berdasarkan pada identitas
sosial tertentu, seperti agama, etnisitas, gender, orientasi seksual, atau
kebangsaan. Hal ini bisa mencakup upaya untuk mengorganisir pemilih
atau memperjuangkan kebijakan yang didasarkan pada identitas tersebut.
Politik identitas sering kali menjadi faktor penting dalam pembentukan
opini, pemilihan umum, dan kebijakan publik. Politik Identitas menjadi
pembahasan politik yang perlu diekplorasi. Gerakan politik identitas
pada dasarnya adalah gerakan sosial politik, mereka terlibat dalam suatu

kelompok dan membangun narasi melawan diskriminasi.



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

74

Dalam politik identitas, identitas sosial menjadi dasar bagi persepsi
politik, solidaritas, dan tindakan politik (An-Naim, t.t., 356). Individu

atau kelompok mungkin merasa bahwa kepentingan mereka secara

kolektif terkait dengan identitas tertentu, dan oleh karena itu mereka
bersatu untuk memperjuangkan kepentingan tersebut dalam ranah
politik. Namun, politik identitas juga bisa memicu polarisasi, konflik,
dan ketegangan sosial dalam masyarakat (Klinken & Nordholt, 2007,
83). Hal ini terutama terjadi ketika politik identitas digunakan untuk
memperkuat perbedaan dan menekankan pembagian antara kelompok-

kelompok yang berbeda.

Pada perkembangannya kajian etika politik Islam diperlukan
sebagai suatu cara pandang yang kritis terhadap politik sekuler barat
yang menggunakan berbagai cara mendominasi agar berkuasa. Dalam
masyarakat, keberadaaan suatu kelompok yang dominan maka ia akan
berkuasa dan mempengaruhi kehidupan, Paham politkk sekuler
barat mempengaruhi dunia, tapi bukan berarti umat Islam harus

mengikutinya sistemnya (Azwar, 2018, 112).

Dalam etika politik Islam menurut Ibn Khaldan, kekuasaan politik
memerlukan dukungan dari kelompok-kelompok sosial yang memiliki
solidaritas yang kuat. Ibn Khaldin berargumen bahwa stabilitas
pemerintahan dan keberlangsungan  kekuasaan sangat tergantung
pada sejauh mana kelompok-kelompok ini dapat menyatukan diri
mereka dan mendukung struktur politik yang ada. Hal ini menyoroti
pentingnya kekuatan kelompok dalam mempertahankan kekuasaan,
serta bagaimana legitimasi politik sering kali bergantung pada solidaritas
sosial yang mendasarinya (Ahmad, 2020, 55). Ibn Khaldan menjadi
rujukan mengenai sejarah dan politik Islam dengan karyanya yakni al-
Mukadimah terkenal mengenai dasar-dasar pembentukan masyarakat.
Ibn Khaldin membahas mengenai kekuasaan politik yang mendasari
semua aktivitas manusia. Selain itu mengkaji moralitas dalam politik
perspektif Ibn Khaldan. Mengenai moralitas politik sangat ditekankan
ibnu Khladun (Black, 2011, 253).



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

75

Ibn Khaldin memiliki kecenderungan pembacaan terhadap
masyarakat secara hermeneutika selain itu (Khaldain, 2015, 215), Ibn
Khaldiin memahami bahwa etika atau akhlak bisa menjadi patokan
praktek suatu kekuasaan dianggap baik dan bisa melakukan
transformasi sosial, ekonomi yang bisa mengantarkan pada perbaikan
hidup dan kualitas kesejahteraan masyarakat Ditengah masyarakat
global atau multikulturalisme ini perlu menjaga solidaritas atas nama
identitas keislaman untuk menjaga agama dan umat. Meskipun

demikian perlu ada landasan rasional dalam berpolitik

Manusia memahami bahwa kekuasaan itu menjadi kekuatan politik
yang bisa merubah suatu keadaan masyarakat. Ketika kekuasaan

digunakan secara banal maka akan menciptakan sesuatu yang tidak adil.

1. Bagaimana etika Politik identitas menurut menurut Ibn

Khaldan?

2. Bagaimana memaknai politik identitas dalam teks dan konteks

Ashabiyyahlbn Khaldin dalam  memahami dinamika zaman?

3. Bagaimana hakikat kekuasaan menurut Ibn Khaldan?

Tinjauan Teoritis

Secara etimologis, kata etika berasal dari bahasa Yunani ezhos, yang
berarti karakter atau kebiasaan (Sudarminta, 2013, 3). Dalam bahasa
Latin, kata ini diterjemahkan menjadi “ethica,” yang juga merujuk pada
kebiasaan atau adat istiadat. Seiring waktu, etika berkembang menjadi
disiplin filsafat yang mempelajari moralitas, nilai-nilai, dan prinsip-

prinsip yang mengarahkan perilaku manusia.

Franz Magnis-Suseno memberi batasan tentang etika dengan
mengatakan, etika adalah usaha manusia untuk memakai akal budi dan
pikiranya untuk memecahkan masalah bagaimana ia harus hidup kalau
ia mau menjadi baik (Suseno, 1987, 17). Etika adalah cabang filsafat



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

76

yang mempelajari prinsip-prinsip dan teori mengenai perilaku baik dan
buruk, benar dan salah. Ia berfungsi untuk memahami dan menganalisis
berbagai teori moral serta prinsip- prinsip yang mendasari keputusan
dan perilaku manusia (Sudarminta, 2013, 5). Etika berupaya menjawab
pertanyaan mendasar tentang apa yang membuat suatu tindakan benar
atau salah dan bagaimana nilai- nilai moral diterapkan dalam situasi
nyata. Merujuk pada cara-cara di mana ide, kebijakan, dan kekuasaan
didiskusikan dan diperdebatkan dalam ruang publik. Diskursus politik
merupakan kajian yang kompleks dan multidimensional, mencakup
berbagai aspek dari cara komunikasi, bahasa, dan ideologi digunakan

untuk mempengaruhi dan membentuk pandangan politik serta

kebijakan publik.

Dalam diskursus politik, bahasa memegang peranan penting.
Pemilihan kata, frasa, dan gaya retorika yang digunakan oleh politisi,
aktivis, dan media dapat membentuk persepsi publik dan mempengaruhi
opini serta keputusan politik. Bahasa yang efekrif dapat menggerakkan

massa, memobilisasi dukungan, atau bahkan mengubah arah kebijakan.

Media dan komunikasi juga merupakan komponen penting dalam
diskursus politik. Media massa, seperti surat kabar, televisi, dan terutama
media sosial, memainkan peran sentral dalam menyebarkan informasi
politik. Cara media melaporkan berita dapat sangat mempengaruhi
pandangan politik masyarakat. Media sosial, khususnya, telah mengubah
lanskap politik dengan memungkinkan  informasi menyebar lebih
cepat dan memungkinkan lebih banyak orang untuk berpartisipasi

dalam diskusi politik.
Ideologi adalah aspek lain yang penting dalam diskursus politik.

Ideologi seperti liberalisme, konservatisme, dan sosialisme menyediakan
kerangka kerja bagi individu dan kelompok untuk memahami dan
menilai dunia politik. Ideologi ini mempengaruhi bagaimana masalah-
masalah politik ditafsirkan dan bagaimana solusi diusulkan. Diskursus
politik sering kali merupakan arena di mana ideologi-ideologi ini beradu

dan berusaha untuk mendominasi pandangan public (S2adullah, 2023,



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

138).

Dalam mengartikan politik, Arendt lebih cenderung mengafirmasi
Aristoteles yang menyatakan politik sebagai aktivitas miteinander
(dialog, respirositas), yakni partisipasi semua warga dalam hidup
bernegara, baginya politik adalah tindakan yang merupakan wicara
di ruang publik mengenai kepentingan bersama (Fahmi, 2022, 29).
Ibn Khaldin mengatakan bahwa organisasi kemasyarakatan (al-igjma’
al-insani) adalah merupakan keharusan. Karenanya, peradaban umat

manusia itu tidak lepas dari organisasi masyarakat tersebut (Khaldan,
2015, 13).

Selain itu, ruang publik berfungsi sebagai sarana untuk partisipasi
aktif dalam proses politik. Demonstrasi, rapat umum, dan petisi
yang dilakukan di ruang publik memungkinkan warga negara untuk
menyampaikan tuntutan atau pandangan mereka kepada pembuat
kebijakan. Partisipasi ini esensial untuk memastikan bahwa suara
masyarakat didengar dan diperhitungkan dalam pembuatan keputusan
yang mempengaruhi kehidupan publik. Keterlibatan langsung dalam
ruang publik memperkuat prinsip-prinsip  demokrasi  dengan

mendorong transparansi dan akuntabilitas dari pemerintah dan lembaga

publik.

Manusia sebagai mahkluk sosial tentu memiliki dimensi politik dalam
kehidupanya. Politik adalah ilmu yang mempelajari politik atau politics
atau kepolitikan. Politik adalah usaha menggapai kehidupan yang baik,
di Indonesia kita teringat pepatah gemah ripah loh jinawi, orang yunani
kuno terutama Plato dan Aristoteles menamakanya sebagai en dam onia
atau the good life (Budiarjo, 2008, 13) -

Ibn Khaldin juga menekankan pentingnya kerjasama, pembagian
kerja, dan spesialisasi dalam memenuhi kebutuhan ekonomi. Baginya,
negara memiliki peran vital dalam produksi melalui belanja publik
yang dapat meningkatkan produksi dan melalui pajak yang dapat
mempengaruhi produksi. Pemerintah yang aktif dalam belanja dapat



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

78

mendukung pembangunan ekonomi, sedangkan pajak yang rendah
dapat mendorong aktivitas bisnis. Kerjasama dan pertolongan antar
manusia biasanya hanya terjadi dalam situasi yang memaksa, karena
kebanyakan orang tidak memiliki pemahaman yang mendalam
mengenai kepentingan mereka. Selain itu, aktivitas- aktivitas yang
mereka lakukan timbul berdasarkan kemampuan berpikir dan refleks,
bekerjasama dan bukan karena karakter natural semata (Khaldan,
2011, 702). Menurut Ibn Khaldan mengenai hal ini: “kekuasaan akan
muncul bersama-sama Ashibiyyah dan anggota-anggota ‘Ashdibiyyah
adalah pelindung yang akan terpencar di seluruh penjuru negara. Jadi
apabila “Ashabiyyah tersebut kuat maka negara tersebut akan lebih
kuat dan luas (Khaldan, 2000, 142). Max Weber, sebagaimana dikutip
Roderick Martin, memberikan definisi kekuasaan sebagai kemungkinan
actor mewujudkan  cita-citanya dalam komunitas manusia dengan
kekuatan atau terlepas dari fondasi yang mendasari kemungkinan ini

(Martin, 1993,70).

Hakikat kekuasaan merupakan topik yang kompleks dan dapat
ditinjau dari berbagai perspektif, termasuk filsafat, sosiologi, politik,
dan psikologi. Kekuasaan bisa diartikan sebagai kemampuan untuk
mempengaruhi atau mengendalikan tindakan, perilaku, atau pemikiran
orang lain. Berikut adalah beberapa konsep kunci terkait hakikat
kekuasaan. Menurut Dahl, power identik dengan pengaruh, otoritas dan
pemerintahan (Alfian, 2009, 223). Ada beberapa kata dalam Alquran
yang bisa dijadikan kata kunci yang berkaitan dengan konsep kekuasaan.

Kata-kata ini termasuk al-hukm, as-sulthan dan al-mulk.

Metodologi Penelitian Metode penelitian

Adapun dalam penelitian ini akan menggunakan metode filsafat-
analisis. Mula-mula peneliti akan mendeskripsikan konten yang akan
diteliti dengan maksud agar terlihat jelas, lalu pada tahap selanjutnya

ialah menganalisa (dalam artian menimbang) poin-poin yang terdapat



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

79

dalam persoalan tersebut dengan menggunakan pendekatan rasional-

filosofis.

Jenis penelitian

Selanjutnya, jenis penelitian ini adalah jenis penelitian ini adalah
jenis penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif ialah prosedur penelitian
yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata, catatan yang

berhubungan dengan makna, nilai serta pengertian.

Data dan sumber data

Dalam penelitian ini menggunakan dua bentuk data dan dua bentuk
sumber data. Data bentuk pertama ialah data primer, yang dihasilkan
dari pemikiran dari tokoh yang sedang dikaji dan berkiatan langsung
dengan tema pemikiran yang dikaji, sedangkan bentuk kedua adalah
data sekunder, yang dihasilkan dari pemikiran tokoh- tokoh lain dan
tentunya masih berkaitan (dan mendukung), baik itu merupakan riset
tokoh yang sedang dikaji maupun bukan. Adapun sumber data yang
pertama disebut sebagai sumber data primer, yang artinya adalah karya-
karya langsung dari tokoh yang sedang dikaji. Sedangkan yang sumber
data kedua adalah karya yang ditulis oleh orang lain tentang tokoh yang
sedang diteliti dan tentunya masih berkaitan, maupun karya yang bukan
tentang tokoh yang sedang dikaji, namun tetap bersinggnan dengan

tema yang sedang dibahas.

Teknik pengumpulan data

Karena penelitian ini adalah merupakan penelitian kepustakaan
maka peneliti akan menggunakan tehnik pengumpulan data berupa
dokumentasi. Dokumentasi adalah pencarian datayang ~ bersumber
dari buku-buku, surat kabar, jurnal, karya ilmiah dan lain sebagainya.

Pertama-tama peneliti akan mengakses buku- buku atau data-data



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

80

primer yang dalam hal ini adalah karya dari tokoh yang sedang dieliti.
Adapun tahap selanjutnya peneliti akan mencoba mencari data
tambahan berupa data sekunder yang masih terkait dan relevan dengan

pembahasan yang sedang diteliti.

Pembahasan

Reinterpretasi etika politik Ibn Khaldan melibatkan kajian kembali
dan penerapan prinsip- prinsip etika yang dikemukakan oleh Ibn
Khaldan dalam konteks zaman modern dan situasi politik kontemporer.
Ibn Khaldan, seorang pemikir besar dari abad ke-14, memberikan
wawasan mendalam tentang dinamika sosial dan politik melalui

karyanya, Al Mugoddimah.
Dalam A/ Mugaddimah, Ibn Khaldan menggambarkan Ashabiyyah

sebagai solidaritas kelompok yang dapat berperan dalam pembentukan
kekuatan politik. Terjemahan dan interpretasi modern seringkali melihat

Ashabiyyah ini sebagai

bentuk politik identitas, di mana loyalitas kelompok digunakan
untuk mendukung tujuan politik (Khaldan, 1981, 106). Sistem
pengetahuan juga berfungsi dalam konteks sosialnya, mempengaruhi
dan dipengaruhi oleh nilai-nilai dan struktur masyarakat. Penerimaan
dan penerapan pengetahuan dapat bervariasi tergantung pada strukcur

sosial dan institusi yang ada (Jabiri, 2014, 60).

Interpretasi Kontemporer konsep ‘Ashabiyyah yang ditekankan oleh
Ibn Khaldin sebagai solidaritas sosial dapat diartikan ulang dalam konteks
pluralisme modern dan masyarakat multikultural. Reinterpretasi ini bisa
melibatkan penekanan pada pentingnya membangun solidaritas sosial
yang inklusif, bukan hanya berdasarkan kesukuan atau kelompok etnis,
tetapi juga mencakup keragaman identitas (Affandi, 2004, 55). Aplikasi
modern menggunakan prinsip Ashabiyyah untuk mempromosikan
kohesi sosial di masyarakat yang semakin beragam, dengan mendorong
dialog antar kelompok dan membangun jaringan  dukungan yang

melampaui batas-batas identitas tradisional.



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

81

Pemikiran Ashabiyyah menurut Ibn Khaldan terkait erat dengan
konsep politik identitas dan politik kebangsaan. “Ashabiyyah, atau
solidaritas sosial, adalah konsep yang diperkenalkan oleh sejarawan dan
filsuf Muslim, Ibn Khaldan, dalam karyanya A/ Muqaddimah. Dalam
pandangannya, Ashibiyyah merujuk pada rasa persatuan dan solidaritas
di antara anggota kelompok sosial yang memiliki ikatan kultural atau

identitas bersama, seperti suku atau kelompok etnis.

Dalam konteks politik identitas, Ashibiyyah dapat dihubungkan
dengan bagaimana kelompok-kelompok sosial yang memiliki identitas
spesifik membentuk solidaritas dan dukungan untuk memperjuangkan
hak dan kepentingan mereka. Politik identitas seringkali menyoroti
pentingnya Ashibiyyah dalam meningkatkan kekuatan dan posisi

kelompok- kelompok yang terpinggirkan atau terancam.

Di sisi lain, politik kebangsaan dapat dikaitkan dengan Ashabiyyah
dalam bentuk solidaritas yang lebih luas, yang melampaui perbedaan
identitas individu atau kelompok untuk membentuk kohesi sosial dan
persatuan nasional. Ibn Khaldan berpendapat bahwa suatu masyarakat
yang memiliki tingkat Ashabiyyah yang tinggi cenderung lebih stabil dan
berhasil dalam membangun negara, karena solidaritas ini memperkuat
kemampuan kelompok untuk menghadapi tantangan dan menjaga
kestabilan sosial. Dengan demikian, politik kebangsaan bisa dilihat
sebagai upaya membangun Ashabiyyah di tingkat yang lebih besar,
mengintegrasikan berbagai kelompok dalam satu identitas nasional yang

koheren.

Interpretasi Kontemporer teori siklus dinasti Ibn Khaldan , yang
menggambarkan naik turunnya kekuasaan politik, dapat diperluas
untuk menganalisis dinamika kekuasaan dalam konteks globalisasi dan
sistem pemerintahan modern yang melibatkan pemahaman tentang
bagaimana kekuatan politik berubah dalam era demokrasi, globalisasi,
dan teknologi (Maarif, 1996, 33-34). Aplikasi Modern menerapkan

prinsip siklus dinasti untuk menilai kestabilan politik dalam sistem



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

82

pemerintahan modern dan menganalisis bagaimana kekuatan politik
beradaptasi dengan perubahan sosial dan ekonomi (Pulungan, 1996,
209).

Wacana politik identitas

boleh tidaknya sebuah kelompok menggunakan politik identitas,
atau apa kaitan antara politik identitas dengan politik praktis. Secara
teoritis politik identitas menurut Lukmantoro adalah politis untuk
mengedepankan kepentingan kepentingan dari anggota-anggota suatu
kelompok karena memiliki kesamaan identitas atau karakeeristik, baik

berbasiskan pada ras atau idiologi kelompok.

Politik identitas tidak hanya terjadi pada kelompok mayoritas,
tetapi juga bisa melibatkan kelompok minoritas yang berusaha
memperjuangkan pengakuan atas identitas dan hak- hak mereka dalam
masyarakat (Kalyvas, 1996, 22). Meski sah dan penting bagi kelompok
minoritas untuk memperjuangkan hak-haknya, ada kasus di mana
upaya tersebut dilihat sebagai tindakan yang memaksakan identitas
mereka terhadap masyarakat yang lebih luas, terutama ketika tuntutan
ini dianggap bertentangan dengan norma-norma mayoritas (Madood &
Meer, 2007, 55). Legitimasi kekuasaan dalam pemerintahan berkaitan
dengan cara kekuasaan diperoleh dan diterima oleh masyarakat
(Asshiddigie, 2021, 18).

Salah satu contoh yang sering muncul adalah kasus (identity politics),
kemudian menggring kontroversi mengenai penolakan pendirian
rumah ibadah oleh kelompok minoritas di daerah yang mayoritas
penduduknya memiliki keyakinan berbeda. Di beberapa wilayah di
Indonesia, pendirian gereja atau tempat ibadah minoritas lainnya sering
menghadapi penolakan dari masyarakat mayoritas setempat, yang merasa
bahwa keberadaan tempat ibadah tersebut dapat mengganggu harmoni
sosial atau bahkan dianggap sebagai ancaman terhadap identitas

mayoritas (Heryanto, 2006, 210). Meskipun kelompok minoritas berhak



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

83

untuk mendirikan rumah ibadah berdasarkan hukum, penolakan ini
mencerminkan ketegangan yang bisa terjadi ketika identitas minoritas

dianggap memaksakan diri di tengah masyarakat mayoritas.

Kontroversi terkait politik identitas sebenarnya berawal dari
perbedaan dalam memahami konsep dan menempatkan konteks.
Konteks ini mencakup konteks ruang, waktu, dan kondisi yang
melatari. Sebagai suatu konsep, politik identitas tidak bisa dilepaskan
dari konteksnya, sebab kontekslah yang bisa menjadi acuan pemaknaan
dan pemahaman atas suatu konsep. Dengan demikian, mengabaikan
konteks dari konsep politik identitas sama saja dengan melahirkan
pemahaman baru yang keliru dan sesat terhadap konsep tersebut
(Liliweri, 2017, 78).

Politik yang mengarah pada etnis cenderung dijadikan sebagai alat
oleh pelaku diarena politik untuk mencapai kekuasaan secara struktural
dimanfaatkan pelaku lokal guna mencapa kekuasaan melalui identitas

etnis serta diciptakan untuk memenangkan pertarugan.

Dalam bidang ilmu sosial dan humaniora, politik identitas dimaknai
sebagai kendaraan yang membawa aspirasi, tuntutan kepentingan politik
dan ideologi politik. Ia menstimulasi bahkan menggerakkan aksi-aksi
untuk meraih tujuan politik tertentu. Politik identitas mengkapitalisasi

ras, suku bangsa, bahasa, adat, gender maupun agama sebagai mereknya.

Tujuan ideal politik dalam masyarakat adalah menciptakan sebuah
lingkungan di mana kesejahteraan dan keadilan dapat dinikmati oleh

semua anggota masyarakat (Nussbaum, 2011, 50).

Perpecahan yang timbul akibat Ashibiyyah tertutup dapat
diatasi dengan beberapa pendekatan yang fokus pada peningkatan
keterbukaan dan integrasi sosial. Salah satu langkah utama adalah
mendorong keterbukaan dan dialog antara kelompok-kelompok yang
berbeda. Melalui diskusi yang konstruktif, berbagai pihak dapat berbagi
perspektif mereka dan mencari solusi bersama. Dialog yang inklusif

membantu mengurangi ketidakpahaman dan membangun pemahaman



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

84

yang lebih baik antar kelompok, yang pada akhirnya dapat mengurangi

perpecahan.

Pemikiran Ibn Khaldan mengenai etika politik Islam didasarkan
pada konsep moralitas, keadilan, dan kohesi sosial yang ia sebut
sebagai ‘Ashabiyyah Dalam pandangannya, Ashdbiyyah merupakan
fondasi utama bagi sebuah masyarakat atau negara. Kohesi sosial yang
kuat adalah prasyarat bagi terbentuknya pemerintahan yang stabil dan
efektif. Ibn Khaldan percaya bahwa kekuatan Ashibiyyah dapat menjaga
keutuhan negara, sementara lemahnya Ashabiyyah sering menjadi
penyebab runtuhnya sebuah dinasti. Oleh karena itu, etika politik yang
Islami menurut Ibn  Khaldan menekankan dalam menjaga kestabilan
Negara (Fromherz, 2011, 128).

Ibn Khaldan juga melihat hubungan erat antara agama dan politik
dalam Islam. Bagi Ibn Khaldan (Fromherz, 2011, 17), Islam tidak hanya
sebagai agama, tetapi juga sebagai kerangka moral dan hukum yang
harus diikuti oleh negara. Hukum Syariah, sebagai landasan hukum
dalam pemerintahan, dianggap sebagai cara untuk menegakkan keadilan
dan menjaga ketertiban sosial. Penerapan hukum yang adil menurut

prinsip-prinsip Islam akan memastikan kelangsungan sebuah negara.

Pendapat Pemikir Barat dalam politik identitas

Emile Durkheim, sosiolog Prancis abad ke-19, mengembangkan teori
tentang solidaritas sosial yang memiliki kesamaan dengan ‘asabiyyah.

Durkheim membedakan antara solidaritas mekanik dan organik.

Solidaritas mekanik terjadi dalam masyarakat tradisional yang
homogen, di mana individu terikat oleh kesamaan nilai, kepercayaan,
dan norma. Ikatan ini mirip dengan ‘asabiyyah Ibn Khaldun, di mana

kohesi sosial didasarkan pada identitas bersama dan kesetiaan kelompok.

Solidaritas organik erjadi dalam masyarakat modern yang kompleks,

di mana diferensiasi pekerjaan dan peran menciptakan ketergantungan



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

85

antar individu. Meskipun berbeda dari ‘asabiyyah, konsep ini tetap

menekankan pentingnya kohesi sosial untuk stabilitas masyarakat.

Max Weber, sosiolog Jerman, memperkenalkan konsep otoritas
tradisional, yang berkaitan dengan legitimasi kekuasaan berdasarkan
adat dan tradisi. Konsep ini sejalan dengan ‘asabiyyah Ibn Khaldun,
di mana kekuasaan sering kali didasarkan pada ikatan kekerabatan
dan solidaritas kelompok. Weber juga menekankan peran nilai-nilai
budaya dan agama dalam membentuk struktur sosial dan politik, yang
relevan dengan pandangan Ibn Khaldun tentang pengaruh agama dalam

memperkuat ‘asabiyyah.

Meskipun Durkheim dan Weber tidak secara langsung merujuk pada
karya Ibn Khaldun, konsep mereka tentang solidaritas sosial dan otoritas
tradisional menunjukkan adanya paralel dengan teori ‘asabiyyah. Hal ini
mencerminkan pemahaman universal tentang pentingnya ikatan sosial

dalam membentuk dan memelihara struktur masyarakat.

Max Weber dan Emile Durkheim adalah dua sosiolog terkemuka
yang, meskipun tidak secara langsung membahas konsep ‘asabiyyah
yang diperkenalkan oleh Ibn Khaldun, menawarkan analisis yang
relevan mengenai bagaimana identitas kelompok dan solidaritas sosial

mempengaruhi dinamika politik dalam masyarakat.

Weber memperkenalkan konsep stratifikasi sosial yang terdiri dari
tiga komponen utama: kelas sosial, status sosial, dan partai politik.
Kelas sosial ditentukan oleh hubungan ekonomi individu dengan pasar,
status sosial berkaitan dengan kehormatan dan prestise yang tidak selalu
berhubungan dengan ekonomi, dan partai politik mencerminkan afiliasi
dalam domain politik. Pembagian ini menunjukkan bahwa identitas
individu dalam masyarakat modern kompleks dan dipengaruhi oleh

berbagai faktor, termasuk ekonomi, budaya, dan politik.

Dalam analisisnya tentang otoritas, Weber mengidentifikasi tiga
tipe ideal: otoritas karismatik, tradisional, dan rasional-legal. Otoritas

tradisional, misalnya, didasarkan pada kepercayaan terhadap adat



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

86

dan tradisi yang telah berlangsung lama, yang sering kali terkait

dengan identitas kelompok tertentu. Sementara itu, otoritas rasional-
legal berakar pada sistem hukum dan peraturan yang impersonal,
mencerminkan rasionalisasi masyarakat modern. Analisis Weber tentang
birokrasi sebagai bentuk organisasi yang paling efisien dalam masyarakat
modern juga menyoroti bagaimana struktur formal dapat mempengaruhi

identitas individu dan kelompok dalam konteks politik.

Durkheim menekankan pentingnya solidaritas sosial dalam menjaga
kohesi dan stabilitas masyarakat. Ia membedakan antara solidaritas
mekanik dan organik. Solidaritas mekanik terjadi dalam masyarakat
tradisional yang homogen, di mana individu terikat oleh kesamaan nilai,
kepercayaan, dan norma. Ikatan ini mirip dengan konsep ‘asabiyyah
Ibn Khaldun, di mana kohesi sosial didasarkan pada identitas bersama
dan kesetiaan kelompok. Sebaliknya, solidaritas organik muncul dalam
masyarakat modern yang kompleks, di mana diferensiasi pekerjaan dan
peran menciptakan ketergantungan antarindividu. Meskipun berbeda
dari ‘asabiyyah, konsep ini tetap menekankan pentingnya kohesi sosial

untuk stabilitas masyarakat.

Durkheim juga memperkenalkan konsep “fakta sosial” (social facts),
yang merujuk pada norma, nilai, dan struktur sosial yang berada di
luar individu tetapi mempengaruhi perilaku mereka. Fakta sosial ini
membentuk identitas individu dalam konteks sosial dan politik, dan
dapat dibandingkan dengan pengaruh ‘asabiyyah dalam membentuk
perilaku kelompok dan dinamika politik dalam masyarakat yang
dianalisis oleh Ibn Khaldun.

Meskipun Weber dan Durkheim tidak secara langsung membahas
konsep ‘asabiyyah, analisis mereka tentang identitas kelompok,
solidaritas sosial, dan struktur otoritas memberikan kerangka kerja
yang membantu memahami bagaimana ikatan kelompok dan
identitas kolektif mempengaruhi dinamika politik. Konsep ‘asabiyyah
Ibn Khaldun menekankan pentingnya solidaritas kelompok dalam

pembentukan dan kejatuhan dinasti serta peradaban, yang sejalan



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

87

dengan analisis Durkheim tentang solidaritas sosial dan Weber tentang
otoritas tradisional. Dengan demikian, meskipun berasal dari konteks
dan tradisi intelektual yang berbeda, pemikiran Weber dan Durkheim
dapat digunakan untuk memperdalam pemahaman kita tentang peran
identitas kelompok dan solidaritas sosial dalam politik, sebagaimana

yang digambarkan oleh konsep ‘asabiyyah Ibn Khaldun.

Kesimpulan

Etika Ashabiyyah menurut Ibn Khaldan berkaitan erat dengan
politik dan identitas kelompok. Ashabiyyah adalah konsep solidaritas
kelompok atau loyalitas kelompok yang dianggap sebagai pendorong
utama dalam perkembangan sosial dan politik. Ibn Khaldan
menekankan bahwa Ashibiyyah sangat penting dalam pembentukan dan
stabilitas negara, karena ia menggerakkan masyarakat untuk bersatu dan
mendukung pemimpin mereka. Pentingnya solidaritas yang dilandasi
moralitas dan keadilan. Pentingnya etika #Ashibiyyah menurut Ibn
Khaldan juga membawa implikasi moral. Jika digunakan secara
positif, “Ashabiyyah’ dapat menciptakan stabilitas dan kemajuan. Tetapi
jika digunakan secara berlebihan atau eksklusif, ia dapat menyebabkan
konflik, ketidakadilan, terutama ketika solidaritas ini digunakan untuk
menindas kelompok lain atau mempertahankan kekuasaan secara tidak

adil (Khaldan, 2005, 123).

Dalam politik dan identitas kelompok, Ibn Khaldan melihat
Ashibiyyah  sebagai kekuatan yang dapat membawa kebaikan,
tergantung pada bagaimana ia diterapkan. Etika adalah alat ukurnya
dalam penggunaan Ashabiyyah harus mempertimbangkan keseimbangan

antara kepentingan kelompok  dan keadila sosial yang lebih luas.

Ibn Khaldan, seorang pemikir besar dari dunia Islam abad ke-14,
memperkenalkan konsep Ashibiyyah dalam karyanya Muqaddimah,
yang telah menjadi fondasi penting dalam memahami dinamika

sosial, politik, dan identitas kelompok. Ashibiyyah mengacu pada



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

88

semangat solidaritas kelompok, suatu kekuatan yang mengikat
anggota masyarakat bersama-sama dan membentuk dasar bagi identitas
kolektif mereka. Dalam pandangan Ibn Khaldan, Ashibiyyah adalah
kekuatan mendasar yang menentukan nasib peradaban, baik dalam

pembentukannya, perkembangan, maupun kemundurannya.

Dalam konteks politik, 4shabiyyah memainkan peran sentral dalam
pembentukan dan keberlanjutan kekuasaan. Ibn Khaldin menjelaskan
bahwa kelompok yang memiliki Ashibiyyah yang kuat lebih mampu
membangun negara atau dinasti yang stabil dan kokoh. Solidaritas ini
menciptakan loyalitas dan komitmen yang tinggi di antara anggota
kelompok, yang pada gilirannya memperkuat otoritas pemimpin dan
memungkinkan penguasa untuk mengendalikan wilayah mereka dengan
efektif. Dalam sejarah, banyak dinasti besar yang pada awalnya dibangun
di atas semangat “Ashabiyyah, di mana para pemimpin menggunakan
dukungan kolektif dari kelompok mereka untuk meraih kekuasaan dan

mempertahankannya.

Ibn Khaldin juga memperingatkan tentang sifat sementara dari
Ashibiyyah, la mencatat bahwa seiring waktu, kekuatan ‘Ashabiyyah
cenderung melemah, terutama ketika kelompok  tersebut menjadi
lebih mapan dan mulai menikmati kemewahan kekuasaan. Ketika
Ashibiyyah melemah, negara atau dinasti yang dibangun di atasnya
mulai mengalami kemerosotan. (Khaldan, 1967, 236-258). Inilah yang
menyebabkan siklus pembentukan, kemajuan, dan kemunduran dalam
sejarah peradaban manusia Ashibiyyah menurut Ibn Khaldin. Ketika
semangat solidaritas dan kesatuan kelompok memudar, muncul konflik
internal dan ketidakstabilan yang akhirnya membawa keruntuhan

(Khaldan, 2004, 212-235).

Etika dan alam pandangan Ibn Khaldan menjadi modal rujukan; ia
tidak melihatnya sebagai intrinsik baik atau buruk. ‘Ashdbiyyah adalah
kekuatan alami yang dapat membawa stabilitas atau ketidakstabilan,
tergantung pada bagaimana ia dikelola. Ketika digunakan secara

bijaksana, ‘Ashabiyyah * dapat menjadi dasar bagi persatuan, kekuatan,



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

89

dan kemajuan. Namun, jika disalahgunakan atau dibiarkan berkembang

tanpa pengendalian, Ibn Khaldan menekankan pentingnyan kebijakan
yang adil dan bijaksana dalam memelihara keseimbangan dalam
masyarakat.

Hubungan antara Ashibiyyah dan identitas kelompok juga sangat
penting dalam pemikiran Ibn Khaldan. Identitas kelompok terbentuk
dan diperkuat melalui “Ashabiyyah, yang memberikan rasa kebersamaan
dan tujuan bersama. Namun, identitas ini bukanlah sesuatu yang statis,
ia bisa berubah seiring waktu, terutama ketika kelompok tersebut
berinteraksi dengan kelompok lain yang memiliki Ashibiyyah yang lebih
kuat. Dalam pandangan Ibn Khaldan , perubahan dalam Ashibiyyah
dan identitas adalah bagian dari dinamika sosial yang tak terhindarkan,
dan ini adalah salah satu alasan mengapa peradaban terus berkembang

dan berubah sepanjang sejarah.
Secara keseluruhan, konsep Ashabiyyah menurut Ibn Khaldan

adalah lensa penting untuk memahami bagaimana kelompok manusia
membangun, mempertahankan, “Ashabiyyah adalah kekuatan penggerak
yang dapat menciptakan stabilitas dan kemajuan, tetapi juga bisa menjadi

penyebab kemunduran jika tidak dikelola dengan bijaksana.

Daftar Pustaka

Ahmad Suhelmi, Pemikiran Politik Barat, Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2001

Afala , La Ode Machdani , Politik Identitas di Indonesia Edisi Revisi,
(Malang: Universitas Brawijaya Press, 2020

Antony Black, The History of Islamic Political Thought: From the
Prophet to the Present,( Edinburgh :Edinburgh University Press:
2011

Azra, Azyumardi, Transformasi Politik Islam Radikalisme, Khilafatisme,
dan Demokrasi ,Jakarta : Kencana, 2016



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

90
Budiarjo, Miriam, Dasar-dasar Ilmu Politik, Jakarta, Gramedia, 1995

Bachr Peter R, Wells Gordon C, The Protestant Ethic and the Spirit of
Capitalism”tahun 1905, Penguin Books pada tahun 2002.

Bourdieu, Pierre, Bahasa dan Kekuasaan Simbolik, Yogyakarta:
Ircisod,2020

K. Bertens, Etika, Jakarta : Gramedia, 1993

Tjahjadi, S.P. Lili, Hukum Moral; Ajaran Immanuel Kant Tentang Etika
dan Imperatif Kategoris. Yogyakarta: Kanisius, 1991

Suseno, F Magniz., Etika Politik, Jakarta: Gramedia 2001

Fakhry, Majid, Etika Islam Terj. Zakiyuddin Baidhawy (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996

Hamzani Achmad Irwan , Havis Aravik, Politik Islam Sejarah dan
Pemikiran, (PT Nasya : DPekalongan Expanding Management
(NEM), 2021

Haryatmoko, Etika Politik, (Jakarta: Gramedia 2012

Kholis Nur, Meta Analisis Pendekatan Emile Durkheim, Max Weber,
dan Karl Marx dalam Pendidikan” Jurnal Al-Tahrir, Volume 18,
Nomor 1, halaman 123-140. 2018

Michael Burleigh, Wolfgang Wippermann, Racial State Germany
1933-1945, Cambridge University Press, 1991

Jamie Frueh, Political Identity and Social Change The Remaking of
the South African Social Order, ( State University of New York
Press, 2012), Marshall G. Hudgson. Venture of Islam, terj Jakarta :
Paramadina, 2004.

Caton, Steven C. 1990. “Anthropological Theories of Tribe and State
Formation in the Middle East: Ideology and the Semiotics of Power.”
Dalam Philip S. Khoury and Joseph Kostiner, eds. Tribes and State
Formation in the Middle East. Berkeley & Los Angeles: University
of California Press, pp. 74- Eitan Hersh , Politics Is for Power How



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

91

to Move Beyond Political Hobbyism, Take Action, and Make Real
Change, New York, Scribnuer 2020

Afifudin, Mohammad, Partitokrasi: Sehimpun Esai Sosiologi Politik,
Yogyakarta: Penerbit Jejak, 2021

Kelsen, Hans, Teori Hukum Murni Dasar-dasar Ilmu H u k u m

Normatif,Bandung : Nusamedia, 2019

K.Bertens, Sejarah Filsafat Yunani, Jogjakarta: Yogyakarta, 2002 Ahmad
Syafii Maarif, Islam dalam Bingkai keindonesiaan dan kemanusiaan
sebuah refleksi sejarah, Bandung : Mizan, 2009

Berry, Mike, Morality and Power On Ethics, Economics and PublicPolicy,
Edward Edgar,Massashusset, 2017

Alec McHoul, etc, A Foucault Primer Discourse, Power And The Subject
London, Routledge, 2015

Eitan Hersh , Politics Is for Power How to Move Beyond Political
Hobbyism, Take Action, and Make Real Change, New York,
Scribnuer 2020

Hudgson, G.Marshall. Venture of Islam, terj Jakarta : Paramadina,2004

H. Zainal Abidin Ahmad, Piagam Madinah Konstitusi Tertulis Pertama
di Dunia, Jakarta :Pustaka Al-Kautsar

Hudgson, G.Marshall. Venture of Islam, terj Jakarta: Paramadina, 2004

Fachry Majid. Etika Dalam Islam, Terj. Zakiyuddin Baidhawy. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996

Cholid Narbkuko, H. Abu Achmadadi, Metodologi Penelitian, Jakarta:
PT Bumi Aksara, 2012

Nasution, Harun, Teologi Islam Aliran Aliran sejarah Analisa
Perbandingan Jakarta:UI Press, 1986

Herdiansyah, Heris, Metodologi Penelitian Kualitatif: Untuk Ilmu-ilmu
Sosial, Jakarta: Salemba Humanika, 2010.



Etika Politik Identitas Dalam Perspektif Ashabiyyah Ibn Khaldan

92
Ibn Khaldan, *Abd al-Rahman. 1967. Ibn Khaldan : The Mugadimmah

An Introduction to History. 3 vols., trans. Franz Rosenthal. (London:

Routledge and Kegan Paul).

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: Penerbit
Erlangga. 2006

Khalidi, Tarif. Arabic Historical Thought in the Classical Period.
Cambridge & (New York: Cambridge University Press,1994

Khudhairi, Zainab, Filasafat Sejarah Ibn Khaldan . Ter. Ahmad Rafi’.
Bandung: Pustaka, 1987, Cet. Ke-1.

Khaldun, Ibnu, Mukaddimah. Ter. Ahmad Thaha. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2000.

Nasyi’at, Ali M, Al-Fikr al-Iqtishadi i Muqaddimah Ibn Khaldan . al-
Qahirah: t.p., 1944.

Lahbabi, M.A, Ibnu Khaldun-Presentation, Choix de Textes,
Bibliographie. Paris: Edition Seghers, 1968

Leaman, Oliver. Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis.
Translated by Musa Kazhim dan Arif Mulyadi. Bandung: Mizan,
2001.

Magnis-Suseno, Franz. Etika Dasar: Masalah-Masalah Pokok Filsafat
Moral. Yogyakarta: Kanisius, 2005.

Narbkuko, Cholid, H. Abu Achmadadi, Metodologi Penelitian, Jakarta:
PT Bumi Aksara, 2012.

Poespoprodjo, Filsafat Moral; Kesusilaan dalam Teori dan Prakeek,
(Bandung: Pustaka Grafika, 1999).

Tjahjadi, S.P. Lili, Hukum Moral; Ajaran Immanuel Kant Tentang Etika
dan Imperatif Kategoris. Yogyakarta: Kanisius, 1991.

Rosihon Anwar dan Abdul Rozak,. Kamus Istilah Teologi Islam, CV
Pustaka Setia, Bandung 2002



ISSUE, Volume 3, Number 1, Januari 2025

93

Rasuanto, Bur, Keadilan Sosial: Pandangan Deontologis Rawls dan
Habermas; Dua Teori Filsafat Politik Modern, Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama, 2005

Rahman, Fazlur, Islam & Modernitas, Tentang Transformasi Intelektual
Terj. Ahsin, Mohammad. Bandung: Penerbit Pustaka, 1985.

Salam, Burhanuddin. Etika Individual: Pola Dasar Filsafat Moral.
Jakarta: Rineka Cipta, 2000

Sri Astuti Buchari, Kebangkitan Etnis Menuju Politik Identitas,
Jakarta:Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014

Shadr, M. Bagir, Paradigma dan Kecenderungan Sejarah Dalam Al-
Qur’an: Sebuah Konstruksi Filsafat

Sejarah; Studi Atas Hukum dan Norma Dalam Sejarah dan Masyarakat,
Jakarta: Sadra Press, 2010.

Shadr, M. Bagqir, Sistim Politik Islam: Sebuah Pengantar, Jakarta: Penerbit
Lentera, 1987.

Suseno, Franz Magnis, Etika Dasar: Masalah-masalah Pokok Filsafat
Moral, Yogyakarta: Kanisius 1987.

Thabathaba’i, Muhammad Husain. Inilah Islam: Upaya Memahami
Seluruh Konsep Islam Secara Mudah, Pustaka Hidayah, Bandung,
1992

Yastribi, Sayyid Yahya, Agama dan Irfan: Wahdat Al-Wujud dalam
Ontologi dan Antropologi, Serta Bahasa Agama, Jakarta: Sadra Press,
2012.



	Blank Page



