ISLAM NUSANTARA SEBAGAI
EPISTEMOLOGI SOSIAL
NARASI LOKALITAS, MODERASI, DAN
REINTERPRETASI WARISAN ISLAM DI
INDONESIA

Thsan Aladin
STAI YPIQ Baubau
ihsanaladin25@gmail.com

M. Syamsul Arif
Universitas Terbuka
rifummi@gmail.com

Abstrak

Islam Nusantara bukan sekadar label budaya, melainkan konstruksi
epistemologis yang lahir dari pertemuan nilai-nilai Islam universal
dengan realitas sosial dan sejarah Indonesia. Sebagai epistemologi
sosial, ia mencerminkan cara umat Islam Indonesia memahami
dan mengekspresikan ajaran Islam dalam konteks pluralisme dan
keberagaman budaya. Islam dipahami bukan sebagai doktrin kaku,
tetapi sebagai sistem pengetahuan dan praktik sosial yang adaptif,
inklusif, serta menghargai kearifan lokal. Konsep ini berdiri di atas
tiga pilar utama: narasi lokal, prinsip moderasi (wasathiyah), dan
reinterpretasi warisan Islam Klasik. Narasi lokal menunjukkan
bagaimana Islam berakar dan berdialog dengan tradisi masyarakat
Nusantara; prinsip moderasi menjadi dasar bagi sikap toleran



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

68

dan anti-ekstremisme; sementara reinterpretasi warisan klasik

memungkinkan pembaruan pemikiran Islam agar tetap relevan
dengan zaman. Dengan pendekatan historis, filosofis, dan sosiologis,
[slam Nusantara tampil sebagai paradigma keilmuan yang
memadukan spiritualitas, etika, dan modernitas. la menawarkan
model keberislaman yang damai, progresif, dan transformatif—
membangun citra Islam yang mampu menjawab tantangan global
tanpa kehilangan autentisitas dan kedalaman spiritualnya.

Kata Kunci: Islam Nusantara, Epistemologi Sosial, Moderasi, Lokalitas,
Reinterpretasi Tradisi.

Pendahuluan

Pluralitas agama di Indonesia memiliki latar belakang
sejarah yang panjang. Sebuah versi Islam yang unik, adaptif, dan
ramah telah hadir di kepulauan Indonesia sejak masuknya Islam
pada abad ke-13 Masehi. Penting bagi kita untuk mengkaji frasa
“Islam Nusantara”, yang telah populer dalam 20 tahun terakhir,
baik sebagai kata identifikasi maupun sebagai kerangka
epistemologis untuk memahami Islam dalam konteks lokal.
Mustahil untuk memisahkan keragaman agama Indonesia dari
latarbelakangsejarahnyayangPanjangsertadinamis.Islamtelah
mengalami proses transformasi dan akulturasi yang luar biasa
dengan budaya lokal sejak pertama kali memasuki kepulauan
Indonesia pada abad ke-13 Masehi melalui jalur perdagangan,
dakwah, dan interaksi budaya. Berkat proses ini, Islam telah
mengambil karakter unik yang toleran terhadap adat istiadat
yang mapan secara sosial, inklusif, dan fleksibel. Melalui metode
sufi, sosial, dan budaya yang mengutamakan spiritualitas dan
etika sosial, Islam telah berkembang secara damai di seluruh
Indonesia, berbeda dengan Timur Tengah, di mana ia terutama
dibantu oleh kekuatan militer atau pemerintah.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

69

Azyumardi Azra, dalam buku Islam Nusantara: Jaringan
Global dan Lokal disebutkan bahwa Fenomena keberagamaan
di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari perjalanan sejarah
panjang yang penuh dinamika dan kompleksitas. Sejak abad
ke-13 M, ketika Islam mulai memasuki wilayah Nusantara
melalui jalur perdagangan, dakwah, dan hubungan budaya,
Islam mengalami proses transformasi dan akulturasi yang luar
biasa dengan budaya lokal. Proses ini menghasilkan bentuk
keberislaman yang khas: inklusif, adaptif, dan bersahabat
dengan tradisi yang telah lebih dahulu mengakar di masyarakat
(Azra 2002).

Berbeda dengan ekspansi Islam di wilayah Timur Tengah
yang lebih banyak ditopang oleh kekuatan militer atau
politik, penyebaran Islam di Indonesia berlangsung secara
damai, melalui pendekatan sufistik, sosial, dan kultural yang
menekankan aspek spiritualitas dan etika social (Bruinessen
1994).

Sementara itu Ahmad Suaedy menyatakan bahwa dalam
dua dekade terakhir, istilah “Islam Nusantara” mengemuka
dalam diskursus intelektual dan publik sebagai representasi
dari karakteristik Islam yang tumbuh dan berkembang di
Indonesia. Meskipun istilah ini terbilang baru, namun realitas
keberislaman yang diwakilinya telah berlangsung selama
berabad-abad. Lebih dari sekadar label identitas kultural,
Islam Nusantara layak dipahami sebagai suatu konstruksi
epistemologis—yakni sebuah kerangka cara pandang, cara
mengetahui, dan cara memahami Islam dalam konteks lokal
yang sarat dengan pluralitas dan kompleksitas sosial budaya
(Suaedy 2015).

Bagi Nurcholish Madjid Islam Nusantara memadukan
universalitas ajaran Islam dengan partikularitas budaya
lokal. Dalam epistemologi Islam klasik, terdapat gagasan



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

70

bahwa wahyu (al-wahy) selalu hadir dalam ruang sosial yang
spesifik, sehingga ia menuntut adanya interaksi dengan realitas
manusiawi dalam setiap konteks budaya. Islam Nusantara
menjawab tuntutan ini dengan melakukan proses lokalisasi
teologis, yakni penerjemahan nilai-nilai universal Islam ke dalam
bahasa, simbol, dan praktik yang sesuai dengan struktur budaya
local (Madjid 1992). Pemahaman tentang Islam memerlukan
pendekatan hermeneutika sosial, yang menganalisis teks dari
hubungan sosial, latar belakang sejarah, dan struktur budaya
tempat Islam dipraktikkan, di samping makna harfiahnya.

Dengan kerangka tersebut, Islam Nusantara dapat
disebut sebagai bentuk epistemologi sosial, yaitu suatu
sistem pengetahuan yang tidak hanya berdiri pada landasan
normatif-teologis, tetapi juga terikat dengan pengalaman
kolektif masyarakat Muslim di Indonesia dalam menghadapi
realitas historis dan sosial mereka. Dalam epistemologi sosial
ini, cara berpiki, menafsirkan, dan menata keberagamaan
sangat dipengaruhi oleh interaksi antarbudaya, realitas
pluralisme, serta aspirasi untuk hidup damai dan adil di tengah
kemajemukan (Berger dan Luckmann 1967).

Dengan menganalisis secara mendalam bagaimana
narasi lokal, prinsip-prinsip moderasi, dan reinterpretasi
warisan intelektual Islam tradisional berperan penting dalam
penafsiran Islam, artikel ini berupaya menyelidiki unsur-
unsur epistemologis Islam Nusantara. Artikel ini bertujuan
untuk menunjukkan bahwa Islam Nusantara bukan sekadar
warisan budaya, tetapi juga representasi dinamika intelektual
dan spiritual yang relevan dalam menangani isu-isu zaman,
menggunakan pendekatan interdisipliner yang mencakup
sejarah, filsafat sosial, dan kajian budaya.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

Metode

Penelitian  kepustakaan menjadi metode utama
pengumpulan data dalam studi ini, menggunakan pendekatan
kualitatif. Fokus pada artikel ini yaitu mengkaji gagasan,
kerangka ideologis, serta narasi historis dan sosial yang muncul
seputar gagasan Islam Nusantara mendorong penggunaan
metodologi ini. Literatur ilmiah yang relevan, seperti publikasi
ilmiah, jurnal, catatan sejarah, dan tulisan individu yang terlibat
dalam wacana Islam Nusantara, menjadi sumber data.

Analisis wacana digunakan untuk menganalisis data guna
menentukan bagaimana frasa dan gagasan Islam Nusantara
dikonstruksi dalam hal makna, ideologi, dan representasi
sosiokultural. Penyelidikan tentang bagaimana pengetahuan
(epistemologi) memengaruhi konsepsi keagamaan dalam
masyarakat Indonesia juga dimungkinkan oleh metodologi ini.
Diharapkan bahwa penggunaan metode ini akan memberikan
pemahaman yang lebih baik kepada para peneliti tentang Islam
Nusantara sebagai salah satu jenis epistemologi sosial yang
hadir di lingkungan Indonesia.

Hasil dan Pembahasan

Epistemologi Sosial dalam Tradisi Filsafat

Epistemologi sosial merupakan cabang dari (filsafat
pengetahuan (epistemologi) yang menekankan bahwa proses
memperoleh, membentuk, dan mengkonstruksi pengetahuan
tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial dan kultural. Tidak
seperti epistemologi klasik yang cenderung menitikberatkan
pada subjektivitas individu dan rasionalitas internal,
epistemologi sosial berpandangan bahwa pengetahuan bukan



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

72

hanya hasil perenungan individu, tetapi juga merupakan
produk kolektif yang terbentuk melalui interaksi sosial, bahasa,
institusi, dan sistem nilai dalam masyarakat (Goldman 1999).
Menurut Gilbert, dalam epistemologi sosial, kepercayaan (belief)
dan kebenaran (truth) tidak bisa dilepaskan dari otoritas sosial
yang mengukuhkannya, termasuk tradisi keilmuan, struktur
kekuasaan, komunitas epistemik, serta nilai-nilai budaya
yang dominan. Karen Cook dan Margaret Gilbert, misalnya,
menegaskan bahwa pengetahuan dapat dipandang sebagai
hasil dari “persekongkolan epistemik” (epistemic collaboration),
di mana otoritas ilmiah atau keagamaan memegang peranan
penting dalam memvalidasi kebenaran tertentu dalam
masyarakat (Gilbert 2014).

Integrasi Konteks Sosial dan Pengetahuan Agama dalam Teori
Pasca-Tradisional

Dalam studi keislaman, epistemologi sosial menemukan
relevansinya dalam teori post-tradisional yang dikembangkan
oleh pemikir seperti Anthony Giddens dan Ziauddin
Sardar. Giddens, misalnya, dalam teorinya tentang “reflexive
modernization” menjelaskan bahwa masyarakat modern tidak
lagi bergantung pada tradisi sebagai sumber tunggal otoritas,
tetapi merefleksikan ulang dan mendaur ulang sumber-sumber
tradisional melalui proses sosial yang dinamis (Giddens 1990).
Hal ini memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap agama,
khususnya Islam, yang tidak lagi hanya bersifat tekstualistis
tetapi juga mempertimbangkan signifikansi historis, sosial, dan
etisnya.

Dalam konteks ini, Islam dipahami sebagai sistem
pengetahuan yang hidup (living epistemology), yang senantiasa
berinteraksi dengan Kkonteks sosial-budaya tempat ia
berkembang. Gagasan ini juga diperkuat oleh pendekatan



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

73

magqasid al-syari'ah (tujuan-tujuan syariat) yang secara
epistemologis mendorong reinterpretasi hukum dan ajaran
Islam berdasarkan kebutuhan dan maslahat masyarakat
kontemporer (Auda 2008).

Islam dalam Konteks dan Hermeneutika Tradisi Pendekatan
Tafsir Sosial-Budaya dalam Memahami Islam

Perspektif keagamaan yang dikenal sebagai Islam
kontekstual menempatkan tradisi dan teks Islam dalam
interaksi dialektis dengan realitas sosial. Metode ini mengakui
pentingnyamempertimbangkan sejarah,budaya,dankebutuhan
masyarakat ketika memahami ajaran Islam, berbeda dengan
pendekatan literal yang hanya mengikuti teks-teks tekstual.

Fazlur Rahman, khususnya, melalui double movement
theory—yakni gerakan dari konteks historis teks ke prinsip
moral universal, lalu kembali ke konteks sosial kontemporer—
menunjukkan bahwa tafsir Islam harus mampu menjawab
persoalan zaman tanpa kehilangan ruh normatifnya (Fazlur
1982).

Beberapa mufassirlokal, seperti Quraish Shihab, M. Quraish
Shaleh, dan Syafiq Mughni, telah menerapkan pendekatan
sosiokultural dalam penafsiran Al-Qur’an di Indonesia. Mereka
melakukannya dengan mengintegrasikan analisis sosial dan
kajian filologi untuk menghasilkan penafsiran Al-Qur’an yang
praktis.

Teori Hermeneutika Lokal dalam Studi Agama

Hermeneutika lokal merupakan upaya untuk memahami
teks-teks keagamaan berdasarkan sistem makna yang terdapat
dalam budaya lokal. Meskipun lebih berfokus pada pendekatan
antropologis dan sosiologis terhadap teks-teks keagamaan,



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

74

teori ini merupakan kelanjutan dari hermeneutika klasik
(Gadamer, Ricoeur). Hermeneutika lokal berperan Kkrusial
dalam menjembatani kesenjangan antara ekspresi budaya
Indonesia dan ajaran Islam universal dalam konteks kajian
[slam Nusantara.

Azra menyebut pendekatan ini sebagai “local wisdom
approach”, di mana nilai-nilai lokal seperti gotong royong,
musyawarah, dan toleransi tidak hanya kompatibel dengan
ajaran Islam, tetapi juga dapat dijadikan titik tolak untuk
membumikan Islam secara kontekstual dan tidak kaku (Azra
2017).

Lebih lanjut, Signifikansi pengalaman historis suatu
komunitas sebagai komponen proses interpretatif juga
ditegaskan oleh hermeneutika lokal. Adat istiadat seperti
tahlilan, slametan, dan ziarah kubur bukanlah anti-Islam;
melainkan merupakan hasil dari proses panjang asimilasi
prinsip-prinsip Islam ke dalam kehidupan sehari-hari, yang
mencakup aspek sosial dan spiritual.

Jadi pada dasarnya dapat kita simpulkan bahwa
epistemologi sosial dan pendekatan hermeneutika kontekstual
menawarkan kerangka teoretis yang kokoh dalam memahami
praktik keislaman Nusantara. Keduanya menekankan bahwa
pengetahuan agama, termasuk pemahaman terhadap teks-
teks suci, tidak bisa dilepaskan dari dinamika sosial, sejarah,
dan budaya masyarakat yang menghayatinya. Dalam konteks
ini, Islam Nusantara menjadi contoh konkret bagaimana
tradisi keislaman dapat hidup berdampingan secara damai
dengan realitas lokal tanpa kehilangan substansi universalnya.
Penguatan epistemologi sosial dan hermeneutika lokal dalam
studi Islam menjadi penting demi merawat keberagaman,
toleransi, dan keutuhan umat dalam konteks global yang
semakin kompleks.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

75

Islam Nusantara Sebagai Episemologi Sosial yang Konstruktif

[slam Nusantara merupakan kerangka konseptual yang
tidak hanya mewujudkan identitas budaya umat Islam di
Indonesia, tetapi juga membentuk semacam epistemologi
sosial yang bersumber dari interaksi ajaran Islam dengan
realitas sosial Indonesia pada tataran historis, kultural, dan
teologis. Islam Nusantara menjadi contoh Islam yang men-
gakui keberagaman regional dan menempatkan interpreta-
si agama dalam kerangka kehidupan sehari-hari umat Islam
Indonesia.

Islam Nusantara sebagai Gagasan dan Gerakan, Dari
Walisongo hingga Formulasi NU Saat Ini

Meskipun frasa “Islam Nusantara” tergolong baru dan
baru saja digunakan secara luas, terutama sejak Muktamar
Nahdlatul Ulama (NU) ke-33 pada tahun 2015 di Jombang,
Jawa Timur, sebenarnya istilah ini berakar kuat dalam sejarah
panjang Islamisasi nusantara, yang bermula sejak abad ke-13
Masehi. Tanpa kehilangan karakter [slami mereka, para pemikir
awal seperti Walisongo berperan penting dalam asimilasi
ajaran Islam ke dalam budaya lokal. Strategi mereka bersifat
kontekstual, fleksibel, dan dijiwai prinsip-prinsip sufi. Walisongo
bukan hanya ulama, tetapi juga intelektual budaya yang berhasil
mentransformasikan Islam dalam bentuk yang ramah terhadap
tradisi lokal. Strategi mereka dalam dakwah menghindari
kekerasan, dan lebih mengedepankan dakwah bil hikmah—
yakni dengan pendekatan kultural dan kebijaksanaan local
(Azra 2000). Formulasi kontemporer dari gagasan ini kemudian
dirumuskan oleh tokoh-tokoh Nahdlatul Ulama sebagai sebuah
paradigma keberislaman yang khas, kontekstual, dan relevan
dengan realitas Indonesia (Siradj 2015)



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

76

Pemetaan Nilai-nilai Islam Nusantara

[slam Nusantara memiliki inti dari nilai-nilai yang
membedakannya dari bentuk ekspresi Islam di wilayah lain. Di
antaranya adalah:

a. Toleransi (tasamuh): Islam Nusantara mengedepankan
prinsip keterbukaan terhadap perbedaan, baik dalam
agama, budaya, maupun pandangan sosial.

b. Kearifan lokal (local wisdom): Tradisi-tradisi lokal tidak
diberangus, melainkan diberi nafas keislaman sehingga
menjadi bagian dari praktik keberagamaan.

c. Kelembutan dakwah (bil hikmah wal mau’idhah hasanah):
Dakwah dilakukan dengan pendekatan persuasif dan
simbolik, bukan melalui cara-cara konfrontatif.

Nilai-nilai ini bukan sekadar aspek moral, tetapi juga

menjadi kerangka epistemologis yang membentuk pemahaman
keagamaan masyarakat (Ghazali 2009).

Islam Nusantara sebagai Produksi Pengetahuan Sosial
Pemahaman Islam Berdasarkan Pengalaman Sosial

I[slam Nusantara menunjukkan pengetahuan keagamaan
bukan hanya sekadar berasal dari teks normatif yaitu al-Qur’an
dan Hadis, tetapi juga dari pengalaman sosial umat Islam dalam
menjalaninya secara kontekstual. Dalam kerangka epistemologi
sosial, Islam Nusantara menegaskan proses knowing
(mengetahui) dalam keislaman terjadi melalui interaksi dengan
budaya, sejarah, dan struktur sosial masyarakat.Islam Nusantara
menjadi model produksi pengetahuan sosial (social knowledge
production), di mana pemahaman keislaman dibentuk secara
dinamis melalui pengalaman kolektif masyarakat lokal (Berger
dan Luckmann 1967). Dalam konteks ini, epistemologi Islam



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

77

tidak hanya bersumber dari tradisi keilmuan ulama klasik
Timur Tengah, tetapi juga dari tafsir sosial yang lahir dari
realitas Indonesia.

Memaknai Ulang Tradisi sebagai Bentuk Epistemik

Praktik-praktik keagamaan seperti slametan, tahlilan, haul,
dzikir berjamaah, hingga tradisi sekaten di Yogyakarta atau
tabuik di Pariaman merupakan bentuk-bentuk pengetahuan
sosial yang memadukan dimensi spiritual dan kultural. Tradisi
ini tidak hanya sekadar adat, tetapi merupakan representasi
dari usaha epistemik untuk memaknai Islam melalui kerangka
lokal.

Kegiatan slametan, misalnya, tidak hanya mencerminkan
tradisi Jawa, tetapi juga menjadi cara komunitas Muslim lokal
membingkai ajaran Islam dalam bentuk solidaritas sosial
dan spiritualitas komunal (Geertz 1960). Reinterpretasi ini
memperkaya keragaman ekspresi Islam serta menjadi sumber
alternatif epistemologi keagamaan.

Narasi Lokalitas Islam yang Membumi
Islam di Jawa, Bugis, Aceh, dan Minangkabau

Islam di Nusantara tidak hadir dalam satu wajah tunggal.
Di Jawa, Islam berkembang dalam bentuk yang sangat
akomodatif terhadap budaya agraris dan kosmologi lokal.
Islam di Bugis dan Makassar menunjukkan corak heroik
dan aristokratik, dengan penekanan pada loyalitas dan
kehormatan (siri’). Sementaraitu, Islam di Aceh berkembang
dengan corak tekstual dan reformis yang kuat, tetapi juga
tetap berakar pada tradisi sufi seperti tarekat Syattariyah.
Di Minangkabau, kita menemukan bentuk Islam yang sangat
rasional, dengan prinsip adat basandi syara, syara’ basandi



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

78

Kitabullah, yang menggabungkan hukum adat dan hukum
agama secara harmonis (Abdullah 1985).

Hal diatas menunjukkan bahwa narasi lokalitas bukanlah
bentuk penyimpangan dari ajaran Islam, melainkan cerminan
kekayaan cara memahami dan menghidupi Islam dalam konteks
budaya masing-masing.

Hubungan Islam dengan Budaya Lokal Tanpa Kehilangan
Nilai Universal

Islam Nusantara mampu menjaga keseimbangan antara
partikularitas lokal dan universalitas Islam. Budaya lokal
tidak diposisikan sebagai ancaman, tetapi sebagai kendaraan
dakwah yang mempercepat internalisasi nilai-nilai Islam.
Dalam epistemologi Islam Nusantara, teks-teks normatif (nagli)
tidak ditinggalkan, tetapi ditafsirkan secara kontekstual dengan
mempertimbangkan realitas empiris masyarakat. Dengan
pendekatan itu, Islam Nusantara menjelma sebagai bentuk
keberagamaan yang otentik dan adaptif. Ia tidak kehilangan
nilai-nilai tauhid, syariah, dan akhlak sebagai substansi utama
[slam, namun juga tidak menutup ruang terhadap inovasi sosial
dan kultural sebagai bentuk ijtihad local (Hidayat 2003).

Moderasi dalam Islam Nusantara
Islam Nusantara: Sebuah Epistemologi Moderat

I[slam memandang moderasi sebagai fondasi epistemologis
yang tertanam dalam ajarannya, yang menekankan keadilan,
keseimbangan, dan kebijaksanaan dalam menyikapi fenomena
sosial-keagamaan. Moderasi bukan sekadar jalan tengah di
antara ekstrem. Islam Nusantara, yang muncul bersamaan
dengan proses Islamisasi di kepulauan Indonesia sejak abad



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

79

ke-13, merupakan manifestasi historis dan praktis dari gagasan
moderasi ini dilingkungan Indonesia. Moderasi Islam Nusantara
berfungsi sebagai penyeimbang terhadap ancaman radikalisme,
pemersatu keragaman bangsa Indonesia, dan kompromi antara
otoritas teks dan tuntutan lingkungan.

Islam Nusantara sebagai Penyeimbang antara Teks dan
Konteks

Ciri utama Islam Nusantara adalah kemampuannya
menghadirkan pendekatan tafsir dan praktik keagamaan yang
mampu menyeimbangkan antara ajaran normatif (teks) dan realitas
lokal (konteks). Pendekatan ini berakar dari prinsip wasathiyah atau
“ummatan wasathan” yang disebut dalam QS. Al-Baqgarah [2]:143,
yang bermakna umat pertengahan, adil, dan seimbang. Dalam
praktiknya, Islam Nusantara tidak memaksakan formalisasi syariat
secara literal, melainkan mengintegrasikan pemahaman keislaman
dengan kearifan lokal, budaya adat, dan struktur sosial masyarakat
setempat.

Hal ini terlihat dalam praktik figih lokal seperti penggunaan
bahasa daerah dalam khutbah, pelaksanaan tradisi tahlilan
dan slametan, serta pengakuan terhadap hukum adat selama
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat (Adib 2016).
Pendekatan ini merupakan bagian dari strategi tahqiq al-mandt,
yakni menyesuaikan hukum dengan realitas sosial berdasarkan
magqasid al-syari‘ah.

Sejalan dengan itu, Syafiq A. Mughni, “Islam Nusantara
adalah bentuk epistemologi yang menggabungkan antara nilai-nilai
normatif Islam dengan pemahaman budaya lokal sebagai medium
dakwah yang efektif dan damai (Mughni 2017). Dengan cara ini,
Islam Nusantara membuktikan bahwa keislaman tidak harus kaku
dan ahistoris, tetapi bisa dinamis dan transformatif.



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

80

Peran Islam Nusantara dalam Meredam Radikalisme Agama
dan Intoleransi

Moderasi Islam dalam kerangka Islam Nusantara tidak
hanya bersifat kultural, melainkan juga strategis dalam
menghadapi tantangan kontemporer, terutama radikalisme
agama dan intoleransi. Fenomena kekerasan atas nama agama
sering kali dilandasi oleh interpretasi keagamaan yang rigid dan
eksklusif, yang menolak perbedaan dan mengingkari keragaman
sosial.

Dengan pendekatan sufistik dan kulturalnya, Islam
Nusantara justru mendorong keterbukaan dan kesediaan untuk
berdialog dengan realitas plural. Tradisi Islam yang disebarkan
oleh para wali seperti Sunan Kalijaga dan Sunan Bonang,
menekankan pentingnya rahmah (kasih sayang), toleransi, dan
pendekatan yang inklusif terhadap masyarakat adat dan agama
local (Ricklefs 2012). Nilai-nilai ini menjadikan Islam sebagai
kekuatan sosial yang membangun, bukan yang memecah.

Dalam koteks saat ini, pendekatan moderat [slam Nusantara
diartikulasikan secara aktif oleh organisasi-organisasi seperti
Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah yang menolak
radikalisme, membangun pendidikan inklusif, dan terlibat
dalam dialog lintas agama. Azyumardi Azra mencatat bahwa
moderasi Islam di Indonesia adalah “ciri khas Islam Indonesia
yang toleran dan damai, berakar pada tradisi sufisme dan
integrasi nilai-nilai budaya local (Azra 2000).

Dengan demikian moderasi dalam Islam Nusantara bukan
hanya strategi pertahanan terhadap radikalisme, tetapi juga
langkah proaktif dalam membangun narasi Islam yang rahmatan
lil ‘alamin.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

Kontribusi terhadap Narasi Nasionalisme dan Pluralitas
Indonesia

Moderasi Islam dalam khazanah Islam Nusantara juga
memainkan peran penting dalam memperkuat identitas
nasional Indonesia yang pluralistik. Sejak pergerakan nasional,
para ulama Nusantara telah menempatkan Islam bukan sebagai
ideologi negara yang eksklusif, melainkan sebagai kekuatan
moral dan spiritual yang menopang persatuan bangsa. Konsep
hubbul wathan min al-iman (cinta tanah air sebagian dari
iman) menjadi fondasi kunci untuk menyelaraskan Islam dan
nasionalisme.

[slam Nusantara, melalui nilai-nilai moderatnya, telah
mengintegrasikan agama dengan Pancasila, demokrasi, dan
prinsip hak asasi manusia. Hal ini dibuktikan dengan peran
aktif umat Islam dalam merumuskan dasar negara dan dalam
menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).
Tradisi keulamaan Indonesia tidak memaksakan formalisasi
negara I[slam, tetapi memilih bentuk negara kebangsaan yang
inklusif dan demokratis (Maarif 2009).

Komaruddin Hidayat, dalam bukunya “Moderasi Islam
dalam Bingkai Negara Pancasila,” menyatakan “Moderasi
Islam adalah semangat yang menopang kohesi sosial bangsa
Indonesia, karena ia mengajarkan toleransi, keadilan, dan
penghargaan terhadap perbedaan (Hidayat 2021). Dalam
konteks global yang ditandai oleh konflik identitas, Islam
Nusantara menawarkan narasi kebangsaan yang damai, sejuk,
dan spiritual, yang relevan tidak hanya bagi Indonesia tetapi
juga dunia Muslim pada umumnya.

Dengan demikian dapat kita simpulkan bahwa Islam
Nusantara merupakan manifestasi paling kontekstual dari
moderasilslam diabad modern.latidakhanyamenyeimbangkan
antara teks keagamaan dan realitas sosial, tetapi juga aktif



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

82

membangun ketahanan sosial terhadap radikalisme dan
intoleransi, serta mengokohkan fondasi kebangsaan dan
pluralisme Indonesia. Sebagai epistemologi sosial dan praksis
keberagamaan, Islam Nusantara adalah model keberislaman
yang ramah, demokratis, dan relevan di tengah pluralitas budaya
dan tantangan zaman. Mengembangkan Islam Nusantara berarti
merawat wajah Islam yang otentik sekaligus transformatif,
yang mampu menjawab tuntutan zaman tanpa kehilangan akar
spiritualnya.

Islam Nusantara serta Reinterpretasi Warisan Islam

Di tingkat nasional maupun global, kajian keislaman
kontemporer, Islam Nusantara menempati posisi strategis
sebagai representasilokalitas [slam yang mampu menjembatani
berbagai ketegangan epistemologis, teologis, dan sosiokultural
yang kerap muncul dalam perdebatan umat Islam. Berdasarkan
tiga dimensi utama yang telah dianalisis sebelumnya yakni
keseimbangan antara teks dan konteks, peran dalam meredam
radikalisme agama, sertakontribusiterhadap narasi kebangsaan
dan pluralitas, Islam Nusantara dapat dirumuskan secara
teoretis sebagai "paradigma moderasi sosial-keagamaan".
Paradigma ini tidak hanya sekadar produk historis dari
penyebaran Islam di wilayah kepulauan Indonesia, tetapi lebih
jauh merupakan sebuah konstruksi epistemologis dan praksis
keislaman yang inklusif, kontekstual, dan berdaya lenting tinggi
terhadap dinamika zaman.

Islam Nusantara: Harmonisasi Teks dan Konteks

Argumen pertama yang mendukung status Islam
Nusantara sebagai model moderasi adalah kemampuannya
untuk menyeimbangkan konteks dan teks. Pendekatan tekstual
(nagli) sesungguhnya esensial bagi epistemologi Islam sebagai



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

83

landasan normatif syariat. Meskipun demikian, realitas sosial
senantiasa berubah dan membutuhkan interpretasi yang
segar dan kontekstual. Di sini, Islam Nusantara menawarkan
metode hermeneutika yang berlandaskan gagasan maqasid
al-shari’ah dan mampu melakukan ijtihad (penilaian) yang
mempertimbangkan nilai dan kebutuhan regional.

Islam Nusantara menekankan nilai fleksibilitas dalam
memahami dan mengamalkan ajaran [slam, tanpa mengabaikan
kesuciannya. Metode ini menghindari liberalisme interpretatif
sekaligus menjunjung tinggi otoritas teks melalui interpretasi
dan analisis maqasid (tujuan hukum Islam) yang bijaksana
dan bernuansa. Karena itu, Islam Nusantara mempertahankan
identitas normatifnya sekaligus tetap inklusif. Dalam pengertian
ini, moderasi memerlukan pemanfaatan akal, budaya, dan
realitas secara aktif untuk memahami wahyu ketimbang
melemahkan ortodoksi.

Kontribusi Islam Nusantara terhadap Penurunan Radikalisasi
dan Intoleransi

Kemampuan Islam Nusantara untuk meredam radikalisme
dan intoleransi agama merupakan kerangka kedua yang
mendukung posisinya sebagai model moderasi. Ketika
pemahaman agama direduksi menjadi ideologi global dan
eksklusif yang tidak berlandaskan pada akar sosial dan budaya
lokal, radikalisme pun berkembang pesat. Penafsiran Islam
yang ketat dan restriktif ini bertolak belakang dengan Islam
Nusantara. [slam Nusantara menampilkan citra Islam yang baik,
tenteram, dan berakar kuat dalam kehidupan bermasyarakat.

Prinsip-prinsip utama Islam Nusantara meliputi kepatuhan
terhadap tradisi Sufi, penghormatan terhadap adat istiadat,
dan sikap bijaksana serta peduli terhadap dakwah. Islam



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

84

menggambarkan dirinya dengan cara ini, dengan senyuman,
kebaikan, dan empati, alih-alih dengan raut wajah yang marah.
Selain berhasil dalam dakwah, taktik ini juga membantu
menjaga kohesi sosial dan menurunkan kemungkinan konflik
antaragama dan antarkelompok. Dalam situasi ini, moderasi
[slam berubah menjadi kekuatan kebaikan—bukan sekadar
diskusi teoretis, tetapi langkah nyata menuju terciptanya
masyarakat yang toleran dan damai.

Kontribusi terhadap Narasi Kebangsaan dan Pluralitas

Peran Islam Nusantara dalam membentuk kisah
nasionalisme dan pluralitas Indonesia merupakan dimensi
ketiga yang sama pentingnya. Islam dan nasionalisme selalu
hidup berdampingan sepanjang sejarah Indonesia. Faktanya,
sejumlah besar pemimpin Muslim turut andil dalam menempa
kemerdekaan dan rasa identitas nasional. Menurut perspektif
ini, Islam Nusantara merupakan jenis Islam yang pluralis dan
nasionalis, di samping Islam yang rendah hati.

Islam dan keindonesiaan, serta keimanan dan kebangsaan,
dapat bekerja sama secara harmonis dalam paradigma Islam
Nusantara. Hal ini tampak dalam sentimen ulama tradisional,
khususnya Nahdlatul Ulama (NU), yang menjadikan cinta tanah
air sebagai bagian dari keimanan (hubb al-watan min al-iman).
[slam Nusantara senantiasa memandang nasionalisme sebagai
alat taktis untuk mencapai maqahid syariat (tujuan syariat)
dalam negara yang pluralistik, alih-alih sebagai ancaman. Dalam
pengertian ini, pluralitas nasional dipandang sebagai anugerah
Tuhan yang membutuhkan perlakuan dan komunikasi yang
adil, bukan sebagai penghalang persaudaraan.

Berdasarkan ketiga kerangka di atas, Islam Nusantara
dapat dimaknai sebagai manifestasi Islam regional sekaligus



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

85

paradigma epistemik yang mampu mengatasi isu-isu
kontemporer seperti krisis identitas, konflik budaya, dan
ekstremisme. Mistisisme sufi, pemikiran logis, dan kesadaran
sosial berpadu dalam Islam Nusantara untuk menciptakan satu
cabang Islam yang tunggal, dinamis, dan hidup. Islam Nusantara
layak menjadi model dunia karena pendekatan ini, terutama
bagi komunitas Muslim yang ingin mencapai keseimbangan
antara pluralisme, modernitas, dan ortodoksi.

[slam Nusantara hadir sebagai alternatif yang menawarkan
ketenangan, keterbukaan, dan kebijaksanaan di tengah
peradaban Islam yang sedang mengalami Kketidakstabilan
identitas akibat berbagai konfrontasi ideologis dan politik.
Dalam konteks ini, moderasi Islam merupakan upaya peradaban
yaitu sebuah upaya metodis untuk menjadikan Islam rahmatan
lil-‘alamin (rahmatan lil-‘alamin), yang diterjemahkan menjadi
keadilan sosial, perdamaian dunia, dan penguatan nilai-nilai
kemanusiaan universal—alih-alih sekadar slogan atau slogan
politik. Oleh karena itu, Islam Nusantara merupakan warisan
masa lalu sekaligus visi bagi masa depan dunia Islam yang lebih
inklusif, toleran, dan membantu pengembangan peradaban
manusia.

Kesimpulan

[slam Nusantara tidak dapat dipandang hanya sebagai
ekspresi budaya sesaat atau warisan sejarah. Sebaliknya, [slam
Nusantara merupakan konstruksi epistemik yang dinamis dan
multifaset yang mencerminkan respons kontekstual umat Islam
Indonesia terhadap ajaran universal Islam dalam pikiran, emosi,
dan perilaku mereka. Dengan segala nuansa budaya, bahasa,
ritual, dan sistem sosial politiknya, Islam Nusantara berakar
pada sejarah panjang kontak antara Islam dan masyarakat
Indonesia. Oleh karena itu, Islam Nusantara lebih dari sekadar



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

86

representasi religiusitas regional dan folklorik; melainkan
merupakan paradigma atau pandangan dunia Islam yang khas
yang memajukan Islam di seluruh dunia.

Islam Nusantara memadukan kearifan lokal sebagai sarana
penyebaran ajaran Islam, sekaligus mempertahankan fondasi
cita-cita Islam yang moderat, toleran, dan adaptif. Dalam hal
ini, Islam Nusantara menggambarkan citra Islam yang inklusif,
ramah, dan terbuka kepada dunia luar, sekaligus memberikan
visi Islam yang konsisten dengan nilai-nilai demokrasi dan
nasionalisme Indonesia. Dialektika yang berlarut-larut antara
teks (wahyu) dan lingkungan (realitas lokal), antara nilai-nilai
transendental dengan tuntutan sosial-budaya konkret, itulah
yang melahirkan Islam Nusantara.

Ketiga pilar utama yakni moderasi, lokalitas, dan
reinterpretasi, menjadi penyangga utama dari cara berpikir
dan bergeraknya Islam Nusantara:

1. Wasathiyah,ataumoderasiyaitudalamagama, kebangsaan,
dan masyarakat luas, Islam Nusantara mempromosikan
nilai-nilai keadilan dan keseimbangan. Dalam kehidupan
umat Islam Indonesia, moderasi bukan sekadar standar;
melainkan praktik budaya yang ditunjukkan oleh toleransi
antar pemeluk agama yang sama, gaya pengajaran Sufi,
dan kecenderungan untuk menahan diri dari kekerasan
agama. Banyak wilayah di dunia Islam saat ini sedang
diserang oleh radikalisme, ekstremisme, dan fanatisme
buta; moderasi bertindak sebagai perlindungan terhadap
ancaman-ancaman ini.

2. Lokasi (Mendorong Latar Belakang Budaya), yaitu
[slam Nusantara mengakui dan memanfaatkan wilayah
lokal untuk mengembangkan prinsip-prinsip Islam.
Metode Islam Nusantara mengislamkan budaya tanpa
menyederhanakan Islam secara berlebihan, alih-



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

87

alih menghilangkan adat istiadat daerah. Tahlilan,
pembacaan Barzanji, dan bahkan wupacara-upacara
seputar pernikahan dan kematian adalah contoh praktik
yang menunjukkan bagaimana Islam dapat secara alami
beradaptasi dengan kondisi budaya masyarakat tanpa
kehilangan prinsip-prinsip esensialnya. Alih-alih bersifat
agresif, dakwah menjadi lebih akomodatif dan ramah
dengan menggunakan metode ini.

3. Reinterpretasi (Tajdid dan Ijtihad Kontekstual) Islam
Nusantara melestarikan semangat penafsiran ulang
warisan Islam kuno dalam menghadapi perubahan zaman
dan dinamika masyarakat global. Tujuan reinterpretasi
adalah menyesuaikan pemahaman dan penerapan
wahyu dengan tuntutan dan kesulitan zaman, bukan
mengubahnya. Mengingat situasi Indonesia saat ini, hal ini
mencakup penafsiran ulang hukum Islam, etika sosial, dan
bahkan kosmologi. Di sini, Islam Nusantara menunjukkan
sifatnya yang inovatif dan berwawasan ke depan sebagai
sebuah tradisi pemikiran yang terbuka untuk didiskusikan
dan dikembangkan.

[slam Nusantara hadir sebagai paradigma berbeda yang
menawarkan harapan di dunia yang saat ini sedang mengalami
polarisasi sosial, krisis identitas, dan gelombang intoleransi.
Islam Nusantara menyajikan gambaran Islam yang inklusif,
spiritual, dan humanis, alih-alih gambaran yang keras dan
mendominasi. Islam Nusantara mempromosikan pemikiran
Islam yang lebih dialogis dan relevan dengan perkembangan
zaman, membangun harmoni sosial,dan memperkuat semangat
kebangsaan.

[slam Nusantara juga telah menunjukkan bahwa Islam
dapat tetap universal sekaligus mengakar kuat dalam budaya
daerah. Islam dan ke-Indonesia-an tidaklah saling eksklusif



Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial
Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

88

dalam Islam Nusantara. Sebaliknya, keduanya saling melengkapi
yaitu Indonesia memberi Islam bentuk, ruang, dan konteks
yang dibutuhkannya, sementara Islam memberi negara ini cita-
cita moral dan transendental. Karena itu, Islam Nusantara tidak
hanya relevan bagi bangsa Indonesia, tetapi juga menjadi model
yang dapat digunakan oleh komunitas Muslim di seluruh dunia
untuk mempelajari dan meniru permasalahan yang serupa.

Oleh karena itu, memperkuat wacana dan praksis Islam
Nusantara merupakan Kkerja besar Cita-cita keagamaan
dan budaya yang penting bagi peradaban. Para intelektual,
akademisi agama, praktisi dakwabh, serta organisasi negara dan
keagamaan, semuanya memiliki kewajiban bersama ini. Islam
Nusantara menawarkan landasan yang kokoh dan segudang
pengalaman historis untuk menciptakan masa depan Islam
yang berkelanjutan dan damai. Di sini, Islam menyambut alih-
alih memaksa; Islam membela alih-alih menganiaya; Islam
memimpin alih-alih menipu.

Dengan Kkata lain, Islam Nusantara adalah contoh praktis
Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmatan lil ‘alamin);
[slam yang merespons isu-isu global dengan kearifan lokal,
[slam yang universal dengan tetap mempertahankan akar dan
karakter kepulauan Indonesia.

Daftar Pustaka

Abdullah, Taufik ed. 1985. Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta:
Rajawali Press.

Adib, Muhammad. 2016. Figih Nusantara: Jalan Moderasi Islam
Indonesia. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Aqil Siradj, K.H. Said. 2015. Islam Nusantara: Islam yang Ramah
dan Bersahabat. Jakarta: PBNU.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

89

Auda, Jasser. 2008. Magqasid al-Shariah as Philosophy
of Islamic Law: A Systems Approach. London:
International Institute of Islamic Thought (IIIT).
https://iiit.org/wp-content/uploads/Maqasid-Al-Shariah-
as-a-Philosophy-of-Islamic-Law-Combined.pdf.

Azra, Azyumardi. 2002. Islam Nusantara: Jaringan Global dan
Lokal. Bandung: Mizan.

———.2017.Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Jakarta:
Mizan.

———. 2000. Islam Substantif: Agar Umat Tidak Kehilangan
Identitas. Bandung: Mizan.

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. 1967. The Social
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge. New York: Anchor Books.

Bruinessen, Martin van. 1994. I[slamic Traditions in Modern
Indonesia. Leiden: KITLV Press.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Chicago: The University
of Chicago Press.

Ghazali, Abdul Mogsith. 2009. Argumen Islam untuk Pluralisme.
Jakarta: KataKita.

Giddens, Anthony. 1990. The Consequences of Modernity. Stanford:
Stanford University Press.

Gilbert, Margaret. 2014. Joint Commitment: How We Make the
Social World. Oxford: Oxford University Press.

Goldman, Alvin 1. 1999. Knowledge in a Social World. Oxford:
Oxford University Press.

Hidayat, Komaruddin. 2003. Psikologi Beragama. Jakarta:
Paramadina.

———.2021. “Moderasi Islam dalam Bingkai Negara Pancasila.”
Dalam Tafsir Kontekstual Moderasi Beragama. ]akarta:
Kementerian Agama RI.



Madjid, Nurcholish. 1992. Islam: Doktrin dan Peradaban. Jakarta:
Yayasan Paramadina.

Maarif, Ahmad Syafii. 2009. Islam dalam Bingkai Keindonesiaan
dan Kemanusiaan. Jakarta: Mizan.

Mughni, Syafiq A. 2017. “Islam Nusantara sebagai Strategi
Kultural.” Jurnal Maarif Institute 11 (2).

Rahman, Fazlur. 1982. Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Ricklefs, M.C. 2012. Islamisation and Its Opponents in Java: A
Political, Social, Cultural and Religious History, c. 1930 to the
Present. Singapore: NUS Press.

Suaedy, Ahmad. 2015. “Islam Nusantara sebagai Konstruksi
Identitas dan Epistemologi Kultural.” Jurnal Maarif 10 (1).



