
67

ISLAM NUSANTARA SEBAGAI 
EPISTEMOLOGI SOSIAL

NARASI LOKALITAS, MODERASI, DAN 
REINTERPRETASI WARISAN ISLAM DI 

INDONESIA

Ihsan Aladin
STAI YPIQ Baubau 

ihsanaladin25@gmail.com

M. Syamsul Arif
Universitas Terbuka 
rifummi@gmail.com

Abstrak
Islam Nusantara bukan sekadar label budaya, melainkan konstruksi 
epistemologis yang lahir dari pertemuan nilai-nilai Islam universal 
dengan realitas sosial dan sejarah Indonesia. Sebagai epistemologi 
sosial, ia mencerminkan cara umat Islam Indonesia memahami 
dan mengekspresikan ajaran Islam dalam konteks pluralisme dan 
keberagaman budaya. Islam dipahami bukan sebagai doktrin kaku, 
tetapi sebagai sistem pengetahuan dan praktik sosial yang adaptif, 
inklusif, serta menghargai kearifan lokal. Konsep ini berdiri di atas 
tiga pilar utama: narasi lokal, prinsip moderasi (wasathiyah), dan 
reinterpretasi warisan Islam klasik. Narasi lokal menunjukkan 
bagaimana Islam berakar dan berdialog dengan tradisi masyarakat 
Nusantara; prinsip moderasi menjadi dasar bagi sikap toleran 



68
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

dan anti-ekstremisme; sementara reinterpretasi warisan klasik 
memungkinkan pembaruan pemikiran Islam agar tetap relevan 
dengan zaman. Dengan pendekatan historis, filosofis, dan sosiologis, 
Islam Nusantara tampil sebagai paradigma keilmuan yang 
memadukan spiritualitas, etika, dan modernitas. Ia menawarkan 
model keberislaman yang damai, progresif, dan transformatif—
membangun citra Islam yang mampu menjawab tantangan global 
tanpa kehilangan autentisitas dan kedalaman spiritualnya.

Kata Kunci: Islam Nusantara, Epistemologi Sosial, Moderasi, Lokalitas, 
Reinterpretasi Tradisi.

 

Pendahuluan

Pluralitas agama di Indonesia memiliki latar belakang 
sejarah yang panjang. Sebuah versi Islam yang unik, adaptif, dan 
ramah telah hadir di kepulauan Indonesia sejak masuknya Islam 
pada abad ke-13 Masehi. Penting bagi kita untuk mengkaji frasa 
“Islam Nusantara”, yang telah populer dalam 20 tahun terakhir, 
baik sebagai kata identifikasi maupun sebagai kerangka 
epistemologis untuk memahami Islam dalam konteks lokal. 
Mustahil untuk memisahkan keragaman agama Indonesia dari 
latar belakang sejarahnya yang Panjang serta dinamis. Islam telah 
mengalami proses transformasi dan akulturasi yang luar biasa 
dengan budaya lokal sejak pertama kali memasuki kepulauan 
Indonesia pada abad ke-13 Masehi melalui jalur perdagangan, 
dakwah, dan interaksi budaya. Berkat proses ini, Islam telah 
mengambil karakter unik yang toleran terhadap adat istiadat 
yang mapan secara sosial, inklusif, dan fleksibel. Melalui metode 
sufi, sosial, dan budaya yang mengutamakan spiritualitas dan 
etika sosial, Islam telah berkembang secara damai di seluruh 
Indonesia, berbeda dengan Timur Tengah, di mana ia terutama 
dibantu oleh kekuatan militer atau pemerintah.



69ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Azyumardi Azra, dalam buku Islam Nusantara: Jaringan 
Global dan Lokal disebutkan bahwa Fenomena keberagamaan 
di Indonesia tidak dapat dipisahkan dari perjalanan sejarah 
panjang yang penuh dinamika dan kompleksitas. Sejak abad 
ke-13 M, ketika Islam mulai memasuki wilayah Nusantara 
melalui jalur perdagangan, dakwah, dan hubungan budaya, 
Islam mengalami proses transformasi dan akulturasi yang luar 
biasa dengan budaya lokal. Proses ini menghasilkan bentuk 
keberislaman yang khas: inklusif, adaptif, dan bersahabat 
dengan tradisi yang telah lebih dahulu mengakar di masyarakat 
(Azra 2002).

Berbeda dengan ekspansi Islam di wilayah Timur Tengah 
yang lebih banyak ditopang oleh kekuatan militer atau 
politik, penyebaran Islam di Indonesia berlangsung secara 
damai, melalui pendekatan sufistik, sosial, dan kultural yang 
menekankan aspek spiritualitas dan etika social (Bruinessen 
1994).

Sementara itu Ahmad Suaedy menyatakan bahwa dalam 
dua dekade terakhir, istilah “Islam Nusantara” mengemuka 
dalam diskursus intelektual dan publik sebagai representasi 
dari karakteristik Islam yang tumbuh dan berkembang di 
Indonesia. Meskipun istilah ini terbilang baru, namun realitas 
keberislaman yang diwakilinya telah berlangsung selama 
berabad-abad. Lebih dari sekadar label identitas kultural, 
Islam Nusantara layak dipahami sebagai suatu konstruksi 
epistemologis—yakni sebuah kerangka cara pandang, cara 
mengetahui, dan cara memahami Islam dalam konteks lokal 
yang sarat dengan pluralitas dan kompleksitas sosial budaya 
(Suaedy 2015).

Bagi Nurcholish Madjid Islam Nusantara memadukan 
universalitas ajaran Islam dengan partikularitas budaya 
lokal. Dalam epistemologi Islam klasik, terdapat gagasan 



70
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

bahwa wahyu (al-waḥy) selalu hadir dalam ruang sosial yang 
spesifik, sehingga ia menuntut adanya interaksi dengan realitas 
manusiawi dalam setiap konteks budaya. Islam Nusantara 
menjawab tuntutan ini dengan melakukan proses lokalisasi 
teologis, yakni penerjemahan nilai-nilai universal Islam ke dalam 
bahasa, simbol, dan praktik yang sesuai dengan struktur budaya 
local (Madjid 1992). Pemahaman tentang Islam memerlukan 
pendekatan hermeneutika sosial, yang menganalisis teks dari 
hubungan sosial, latar belakang sejarah, dan struktur budaya 
tempat Islam dipraktikkan, di samping makna harfiahnya.

Dengan kerangka tersebut, Islam Nusantara dapat 
disebut sebagai bentuk epistemologi sosial, yaitu suatu 
sistem pengetahuan yang tidak hanya berdiri pada landasan 
normatif-teologis, tetapi juga terikat dengan pengalaman 
kolektif masyarakat Muslim di Indonesia dalam menghadapi 
realitas historis dan sosial mereka. Dalam epistemologi sosial 
ini, cara berpikir, menafsirkan, dan menata keberagamaan 
sangat dipengaruhi oleh interaksi antarbudaya, realitas 
pluralisme, serta aspirasi untuk hidup damai dan adil di tengah 
kemajemukan (Berger dan Luckmann 1967). 

Dengan menganalisis secara mendalam bagaimana 
narasi lokal, prinsip-prinsip moderasi, dan reinterpretasi 
warisan intelektual Islam tradisional berperan penting dalam 
penafsiran Islam, artikel ini berupaya menyelidiki unsur-
unsur epistemologis Islam Nusantara. Artikel ini bertujuan 
untuk menunjukkan bahwa Islam Nusantara bukan sekadar 
warisan budaya, tetapi juga representasi dinamika intelektual 
dan spiritual yang relevan dalam menangani isu-isu zaman, 
menggunakan pendekatan interdisipliner yang mencakup 
sejarah, filsafat sosial, dan kajian budaya.



71ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Metode

Penelitian kepustakaan menjadi metode utama 
pengumpulan data dalam studi ini, menggunakan pendekatan 
kualitatif. Fokus pada artikel ini yaitu mengkaji gagasan, 
kerangka ideologis, serta narasi historis dan sosial yang muncul 
seputar gagasan Islam Nusantara mendorong penggunaan 
metodologi ini. Literatur ilmiah yang relevan, seperti publikasi 
ilmiah, jurnal, catatan sejarah, dan tulisan individu yang terlibat 
dalam wacana Islam Nusantara, menjadi sumber data.

Analisis wacana digunakan untuk menganalisis data guna 
menentukan bagaimana frasa dan gagasan Islam Nusantara 
dikonstruksi dalam hal makna, ideologi, dan representasi 
sosiokultural. Penyelidikan tentang bagaimana pengetahuan 
(epistemologi) memengaruhi konsepsi keagamaan dalam 
masyarakat Indonesia juga dimungkinkan oleh metodologi ini. 
Diharapkan bahwa penggunaan metode ini akan memberikan 
pemahaman yang lebih baik kepada para peneliti tentang Islam 
Nusantara sebagai salah satu jenis epistemologi sosial yang 
hadir di lingkungan Indonesia.

Hasil dan Pembahasan

Epistemologi Sosial dalam Tradisi Filsafat

Epistemologi sosial merupakan cabang dari filsafat 
pengetahuan (epistemologi) yang menekankan bahwa proses 
memperoleh, membentuk, dan mengkonstruksi pengetahuan 
tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial dan kultural. Tidak 
seperti epistemologi klasik yang cenderung menitikberatkan 
pada subjektivitas individu dan rasionalitas internal, 
epistemologi sosial berpandangan bahwa pengetahuan bukan 



72
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

hanya hasil perenungan individu, tetapi juga merupakan 
produk kolektif yang terbentuk melalui interaksi sosial, bahasa, 
institusi, dan sistem nilai dalam masyarakat (Goldman 1999). 
Menurut Gilbert, dalam epistemologi sosial, kepercayaan (belief) 
dan kebenaran (truth) tidak bisa dilepaskan dari otoritas sosial 
yang mengukuhkannya, termasuk tradisi keilmuan, struktur 
kekuasaan, komunitas epistemik, serta nilai-nilai budaya 
yang dominan. Karen Cook dan Margaret Gilbert, misalnya, 
menegaskan bahwa pengetahuan dapat dipandang sebagai 
hasil dari “persekongkolan epistemik” (epistemic collaboration), 
di mana otoritas ilmiah atau keagamaan memegang peranan 
penting dalam memvalidasi kebenaran tertentu dalam 
masyarakat (Gilbert 2014).

Integrasi Konteks Sosial dan Pengetahuan Agama dalam Teori 
Pasca-Tradisional

Dalam studi keislaman, epistemologi sosial menemukan 
relevansinya dalam teori post-tradisional yang dikembangkan 
oleh pemikir seperti Anthony Giddens dan Ziauddin 
Sardar. Giddens, misalnya, dalam teorinya tentang “reflexive 
modernization” menjelaskan bahwa masyarakat modern tidak 
lagi bergantung pada tradisi sebagai sumber tunggal otoritas, 
tetapi merefleksikan ulang dan mendaur ulang sumber-sumber 
tradisional melalui proses sosial yang dinamis (Giddens 1990). 
Hal ini memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap agama, 
khususnya Islam, yang tidak lagi hanya bersifat tekstualistis 
tetapi juga mempertimbangkan signifikansi historis, sosial, dan 
etisnya.

Dalam konteks ini, Islam dipahami sebagai sistem 
pengetahuan yang hidup (living epistemology), yang senantiasa 
berinteraksi dengan konteks sosial-budaya tempat ia 
berkembang. Gagasan ini juga diperkuat oleh pendekatan 



73ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat) yang secara 
epistemologis mendorong reinterpretasi hukum dan ajaran 
Islam berdasarkan kebutuhan dan maslahat masyarakat 
kontemporer (Auda 2008).

Islam dalam Konteks dan Hermeneutika Tradisi Pendekatan 
Tafsir Sosial-Budaya dalam Memahami Islam

Perspektif keagamaan yang dikenal sebagai Islam 
kontekstual menempatkan tradisi dan teks Islam dalam 
interaksi dialektis dengan realitas sosial. Metode ini mengakui 
pentingnya mempertimbangkan sejarah, budaya, dan kebutuhan 
masyarakat ketika memahami ajaran Islam, berbeda dengan 
pendekatan literal yang hanya mengikuti teks-teks tekstual. 

Fazlur Rahman, khususnya, melalui double movement 
theory—yakni gerakan dari konteks historis teks ke prinsip 
moral universal, lalu kembali ke konteks sosial kontemporer—
menunjukkan bahwa tafsir Islam harus mampu menjawab 
persoalan zaman tanpa kehilangan ruh normatifnya (Fazlur 
1982).

Beberapa mufassir lokal, seperti Quraish Shihab, M. Quraish 
Shaleh, dan Syafiq Mughni, telah menerapkan pendekatan 
sosiokultural dalam penafsiran Al-Qur’an di Indonesia. Mereka 
melakukannya dengan mengintegrasikan analisis sosial dan 
kajian filologi untuk menghasilkan penafsiran Al-Qur’an yang 
praktis.

Teori Hermeneutika Lokal dalam Studi Agama

Hermeneutika lokal merupakan upaya untuk memahami 
teks-teks keagamaan berdasarkan sistem makna yang terdapat 
dalam budaya lokal. Meskipun lebih berfokus pada pendekatan 
antropologis dan sosiologis terhadap teks-teks keagamaan, 



74
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

teori ini merupakan kelanjutan dari hermeneutika klasik 
(Gadamer, Ricoeur). Hermeneutika lokal berperan krusial 
dalam menjembatani kesenjangan antara ekspresi budaya 
Indonesia dan ajaran Islam universal dalam konteks kajian 
Islam Nusantara.

Azra menyebut pendekatan ini sebagai “local wisdom 
approach”, di mana nilai-nilai lokal seperti gotong royong, 
musyawarah, dan toleransi tidak hanya kompatibel dengan 
ajaran Islam, tetapi juga dapat dijadikan titik tolak untuk 
membumikan Islam secara kontekstual dan tidak kaku (Azra 
2017). 

Lebih lanjut, Signifikansi pengalaman historis suatu 
komunitas sebagai komponen proses interpretatif juga 
ditegaskan oleh hermeneutika lokal. Adat istiadat seperti 
tahlilan, slametan, dan ziarah kubur bukanlah anti-Islam; 
melainkan merupakan hasil dari proses panjang asimilasi 
prinsip-prinsip Islam ke dalam kehidupan sehari-hari, yang 
mencakup aspek sosial dan spiritual.

Jadi pada dasarnya dapat kita simpulkan bahwa 
epistemologi sosial dan pendekatan hermeneutika kontekstual 
menawarkan kerangka teoretis yang kokoh dalam memahami 
praktik keislaman Nusantara. Keduanya menekankan bahwa 
pengetahuan agama, termasuk pemahaman terhadap teks-
teks suci, tidak bisa dilepaskan dari dinamika sosial, sejarah, 
dan budaya masyarakat yang menghayatinya. Dalam konteks 
ini, Islam Nusantara menjadi contoh konkret bagaimana 
tradisi keislaman dapat hidup berdampingan secara damai 
dengan realitas lokal tanpa kehilangan substansi universalnya. 
Penguatan epistemologi sosial dan hermeneutika lokal dalam 
studi Islam menjadi penting demi merawat keberagaman, 
toleransi, dan keutuhan umat dalam konteks global yang 
semakin kompleks.



75ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Islam Nusantara Sebagai Episemologi Sosial yang Konstruktif

Islam Nusantara merupakan kerangka konseptual yang 
tidak hanya mewujudkan identitas budaya umat Islam di 
Indonesia, tetapi juga membentuk semacam epistemologi 
sosial yang bersumber dari interaksi ajaran Islam dengan 
realitas sosial Indonesia pada tataran historis, kultural, dan 
teologis. Islam Nusantara menjadi contoh Islam yang men-
gakui keberagaman regional dan menempatkan interpreta-
si agama dalam kerangka kehidupan sehari-hari umat Islam 
Indonesia.

Islam Nusantara sebagai Gagasan dan Gerakan, Dari 
Walisongo hingga Formulasi NU Saat Ini

Meskipun frasa “Islam Nusantara” tergolong baru dan 
baru saja digunakan secara luas, terutama sejak Muktamar 
Nahdlatul Ulama (NU) ke-33 pada tahun 2015 di Jombang, 
Jawa Timur, sebenarnya istilah ini berakar kuat dalam sejarah 
panjang Islamisasi nusantara, yang bermula sejak abad ke-13 
Masehi. Tanpa kehilangan karakter Islami mereka, para pemikir 
awal seperti Walisongo berperan penting dalam asimilasi 
ajaran Islam ke dalam budaya lokal. Strategi mereka bersifat 
kontekstual, fleksibel, dan dijiwai prinsip-prinsip sufi. Walisongo 
bukan hanya ulama, tetapi juga intelektual budaya yang berhasil 
mentransformasikan Islam dalam bentuk yang ramah terhadap 
tradisi lokal. Strategi mereka dalam dakwah menghindari 
kekerasan, dan lebih mengedepankan dakwah bil hikmah—
yakni dengan pendekatan kultural dan kebijaksanaan local 
(Azra 2000). Formulasi kontemporer dari gagasan ini kemudian 
dirumuskan oleh tokoh-tokoh Nahdlatul Ulama sebagai sebuah 
paradigma keberislaman yang khas, kontekstual, dan relevan 
dengan realitas Indonesia (Siradj 2015)



76
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

Pemetaan Nilai-nilai Islam Nusantara

Islam Nusantara memiliki inti dari nilai-nilai yang 
membedakannya dari bentuk ekspresi Islam di wilayah lain. Di 
antaranya adalah:

a.	 Toleransi (tasamuh): Islam Nusantara mengedepankan 
prinsip keterbukaan terhadap perbedaan, baik dalam 
agama, budaya, maupun pandangan sosial.

b.	Kearifan lokal (local wisdom): Tradisi-tradisi lokal tidak 
diberangus, melainkan diberi nafas keislaman sehingga 
menjadi bagian dari praktik keberagamaan.

c.	 Kelembutan dakwah (bil hikmah wal mau’idhah hasanah): 
Dakwah dilakukan dengan pendekatan persuasif dan 
simbolik, bukan melalui cara-cara konfrontatif.

Nilai-nilai ini bukan sekadar aspek moral, tetapi juga 
menjadi kerangka epistemologis yang membentuk pemahaman 
keagamaan masyarakat (Ghazali 2009).

Islam Nusantara sebagai Produksi Pengetahuan Sosial

Pemahaman Islam Berdasarkan Pengalaman Sosial

Islam Nusantara menunjukkan pengetahuan keagamaan 
bukan hanya sekadar berasal dari teks normatif yaitu al-Qur’an 
dan Hadis, tetapi juga dari pengalaman sosial umat Islam dalam 
menjalaninya secara kontekstual. Dalam kerangka epistemologi 
sosial, Islam Nusantara menegaskan proses knowing 
(mengetahui) dalam keislaman terjadi melalui interaksi dengan 
budaya, sejarah, dan struktur sosial masyarakat. Islam Nusantara 
menjadi model produksi pengetahuan sosial (social knowledge 
production), di mana pemahaman keislaman dibentuk secara 
dinamis melalui pengalaman kolektif masyarakat lokal (Berger 
dan Luckmann 1967). Dalam konteks ini, epistemologi Islam 



77ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

tidak hanya bersumber dari tradisi keilmuan ulama klasik 
Timur Tengah, tetapi juga dari tafsir sosial yang lahir dari 
realitas Indonesia.

Memaknai Ulang Tradisi sebagai Bentuk Epistemik

Praktik-praktik keagamaan seperti slametan, tahlilan, haul, 
dzikir berjamaah, hingga tradisi sekaten di Yogyakarta atau 
tabuik di Pariaman merupakan bentuk-bentuk pengetahuan 
sosial yang memadukan dimensi spiritual dan kultural. Tradisi 
ini tidak hanya sekadar adat, tetapi merupakan representasi 
dari usaha epistemik untuk memaknai Islam melalui kerangka 
lokal.

Kegiatan slametan, misalnya, tidak hanya mencerminkan 
tradisi Jawa, tetapi juga menjadi cara komunitas Muslim lokal 
membingkai ajaran Islam dalam bentuk solidaritas sosial 
dan spiritualitas komunal (Geertz 1960). Reinterpretasi ini 
memperkaya keragaman ekspresi Islam serta menjadi sumber 
alternatif epistemologi keagamaan.

Narasi Lokalitas Islam yang Membumi

Islam di Jawa, Bugis, Aceh, dan Minangkabau

Islam di Nusantara tidak hadir dalam satu wajah tunggal. 
Di Jawa, Islam berkembang dalam bentuk yang sangat 
akomodatif terhadap budaya agraris dan kosmologi lokal. 
Islam di Bugis dan Makassar menunjukkan corak heroik 
dan aristokratik, dengan penekanan pada loyalitas dan 
kehormatan (siri’). Sementara itu, Islam di Aceh berkembang 
dengan corak tekstual dan reformis yang kuat, tetapi juga 
tetap berakar pada tradisi sufi seperti tarekat Syattariyah. 
Di Minangkabau, kita menemukan bentuk Islam yang sangat 
rasional, dengan prinsip adat basandi syara’, syara’ basandi 



78
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

Kitabullah, yang menggabungkan hukum adat dan hukum 
agama secara harmonis (Abdullah 1985).

Hal diatas menunjukkan bahwa narasi lokalitas bukanlah 
bentuk penyimpangan dari ajaran Islam, melainkan cerminan 
kekayaan cara memahami dan menghidupi Islam dalam konteks 
budaya masing-masing.

Hubungan Islam dengan Budaya Lokal Tanpa Kehilangan 
Nilai Universal

Islam Nusantara mampu menjaga keseimbangan antara 
partikularitas lokal dan universalitas Islam. Budaya lokal 
tidak diposisikan sebagai ancaman, tetapi sebagai kendaraan 
dakwah yang mempercepat internalisasi nilai-nilai Islam. 
Dalam epistemologi Islam Nusantara, teks-teks normatif (naqli) 
tidak ditinggalkan, tetapi ditafsirkan secara kontekstual dengan 
mempertimbangkan realitas empiris masyarakat. Dengan 
pendekatan itu, Islam Nusantara menjelma sebagai bentuk 
keberagamaan yang otentik dan adaptif. Ia tidak kehilangan 
nilai-nilai tauhid, syariah, dan akhlak sebagai substansi utama 
Islam, namun juga tidak menutup ruang terhadap inovasi sosial 
dan kultural sebagai bentuk ijtihad local (Hidayat 2003).

Moderasi dalam Islam Nusantara

Islam Nusantara: Sebuah Epistemologi Moderat

Islam memandang moderasi sebagai fondasi epistemologis 
yang tertanam dalam ajarannya, yang menekankan keadilan, 
keseimbangan, dan kebijaksanaan dalam menyikapi fenomena 
sosial-keagamaan. Moderasi bukan sekadar jalan tengah di 
antara ekstrem. Islam Nusantara, yang muncul bersamaan 
dengan proses Islamisasi di kepulauan Indonesia sejak abad 



79ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

ke-13, merupakan manifestasi historis dan praktis dari gagasan 
moderasi ini di lingkungan Indonesia. Moderasi Islam Nusantara 
berfungsi sebagai penyeimbang terhadap ancaman radikalisme, 
pemersatu keragaman bangsa Indonesia, dan kompromi antara 
otoritas teks dan tuntutan lingkungan.

Islam Nusantara sebagai Penyeimbang antara Teks dan 
Konteks

Ciri utama Islam Nusantara adalah kemampuannya 
menghadirkan pendekatan tafsir dan praktik keagamaan yang 
mampu menyeimbangkan antara ajaran normatif (teks) dan realitas 
lokal (konteks). Pendekatan ini berakar dari prinsip wasathiyah atau 
“ummatan wasathan” yang disebut dalam QS. Al-Baqarah [2]:143, 
yang bermakna umat pertengahan, adil, dan seimbang. Dalam 
praktiknya, Islam Nusantara tidak memaksakan formalisasi syariat 
secara literal, melainkan mengintegrasikan pemahaman keislaman 
dengan kearifan lokal, budaya adat, dan struktur sosial masyarakat 
setempat. 

Hal ini terlihat dalam praktik fiqih lokal seperti penggunaan 
bahasa daerah dalam khutbah, pelaksanaan tradisi tahlilan 
dan slametan, serta pengakuan terhadap hukum adat selama 
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat (Adib 2016). 
Pendekatan ini merupakan bagian dari strategi taḥqīq al-manāṭ, 
yakni menyesuaikan hukum dengan realitas sosial berdasarkan 
maqāṣid al-syarī‘ah.

Sejalan dengan itu, Syafiq A. Mughni, “Islam Nusantara 
adalah bentuk epistemologi yang menggabungkan antara nilai-nilai 
normatif Islam dengan pemahaman budaya lokal sebagai medium 
dakwah yang efektif dan damai (Mughni 2017). Dengan cara ini, 
Islam Nusantara membuktikan bahwa keislaman tidak harus kaku 
dan ahistoris, tetapi bisa dinamis dan transformatif.



80
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

Peran Islam Nusantara dalam Meredam Radikalisme Agama 
dan Intoleransi

Moderasi Islam dalam kerangka Islam Nusantara tidak 
hanya bersifat kultural, melainkan juga strategis dalam 
menghadapi tantangan kontemporer, terutama radikalisme 
agama dan intoleransi. Fenomena kekerasan atas nama agama 
sering kali dilandasi oleh interpretasi keagamaan yang rigid dan 
eksklusif, yang menolak perbedaan dan mengingkari keragaman 
sosial.

Dengan pendekatan sufistik dan kulturalnya, Islam 
Nusantara justru mendorong keterbukaan dan kesediaan untuk 
berdialog dengan realitas plural. Tradisi Islam yang disebarkan 
oleh para wali seperti Sunan Kalijaga dan Sunan Bonang, 
menekankan pentingnya rahmah (kasih sayang), toleransi, dan 
pendekatan yang inklusif terhadap masyarakat adat dan agama 
local (Ricklefs 2012). Nilai-nilai ini menjadikan Islam sebagai 
kekuatan sosial yang membangun, bukan yang memecah.

Dalam koteks saat ini, pendekatan moderat Islam Nusantara 
diartikulasikan secara aktif oleh organisasi-organisasi seperti 
Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah yang menolak 
radikalisme, membangun pendidikan inklusif, dan terlibat 
dalam dialog lintas agama. Azyumardi Azra mencatat bahwa 
moderasi Islam di Indonesia adalah “ciri khas Islam Indonesia 
yang toleran dan damai, berakar pada tradisi sufisme dan 
integrasi nilai-nilai budaya local (Azra 2000).

Dengan demikian moderasi dalam Islam Nusantara bukan 
hanya strategi pertahanan terhadap radikalisme, tetapi juga 
langkah proaktif dalam membangun narasi Islam yang rahmatan 
lil ‘ālamīn.



81ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Kontribusi terhadap Narasi Nasionalisme dan Pluralitas 
Indonesia

Moderasi Islam dalam khazanah Islam Nusantara juga 
memainkan peran penting dalam memperkuat identitas 
nasional Indonesia yang pluralistik. Sejak pergerakan nasional, 
para ulama Nusantara telah menempatkan Islam bukan sebagai 
ideologi negara yang eksklusif, melainkan sebagai kekuatan 
moral dan spiritual yang menopang persatuan bangsa. Konsep 
hubbul wathan min al-iman (cinta tanah air sebagian dari 
iman) menjadi fondasi kunci untuk menyelaraskan Islam dan 
nasionalisme.

Islam Nusantara, melalui nilai-nilai moderatnya, telah 
mengintegrasikan agama dengan Pancasila, demokrasi, dan 
prinsip hak asasi manusia. Hal ini dibuktikan dengan peran 
aktif umat Islam dalam merumuskan dasar negara dan dalam 
menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). 
Tradisi keulamaan Indonesia tidak memaksakan formalisasi 
negara Islam, tetapi memilih bentuk negara kebangsaan yang 
inklusif dan demokratis (Maarif 2009).

Komaruddin Hidayat, dalam bukunya “Moderasi Islam 
dalam Bingkai Negara Pancasila,” menyatakan “Moderasi 
Islam adalah semangat yang menopang kohesi sosial bangsa 
Indonesia, karena ia mengajarkan toleransi, keadilan, dan 
penghargaan terhadap perbedaan (Hidayat 2021). Dalam 
konteks global yang ditandai oleh konflik identitas, Islam 
Nusantara menawarkan narasi kebangsaan yang damai, sejuk, 
dan spiritual, yang relevan tidak hanya bagi Indonesia tetapi 
juga dunia Muslim pada umumnya.

Dengan demikian dapat kita simpulkan bahwa Islam 
Nusantara merupakan manifestasi paling kontekstual dari 
moderasi Islam di abad modern. Ia tidak hanya menyeimbangkan 
antara teks keagamaan dan realitas sosial, tetapi juga aktif 



82
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

membangun ketahanan sosial terhadap radikalisme dan 
intoleransi, serta mengokohkan fondasi kebangsaan dan 
pluralisme Indonesia. Sebagai epistemologi sosial dan praksis 
keberagamaan, Islam Nusantara adalah model keberislaman 
yang ramah, demokratis, dan relevan di tengah pluralitas budaya 
dan tantangan zaman. Mengembangkan Islam Nusantara berarti 
merawat wajah Islam yang otentik sekaligus transformatif, 
yang mampu menjawab tuntutan zaman tanpa kehilangan akar 
spiritualnya.

Islam Nusantara serta Reinterpretasi Warisan Islam

Di tingkat nasional maupun global, kajian keislaman 
kontemporer, Islam Nusantara menempati posisi strategis 
sebagai representasi lokalitas Islam yang mampu menjembatani 
berbagai ketegangan epistemologis, teologis, dan sosiokultural 
yang kerap muncul dalam perdebatan umat Islam. Berdasarkan 
tiga dimensi utama yang telah dianalisis sebelumnya yakni 
keseimbangan antara teks dan konteks, peran dalam meredam 
radikalisme agama, serta kontribusi terhadap narasi kebangsaan 
dan pluralitas, Islam Nusantara dapat dirumuskan secara 
teoretis sebagai "paradigma moderasi sosial-keagamaan". 
Paradigma ini tidak hanya sekadar produk historis dari 
penyebaran Islam di wilayah kepulauan Indonesia, tetapi lebih 
jauh merupakan sebuah konstruksi epistemologis dan praksis 
keislaman yang inklusif, kontekstual, dan berdaya lenting tinggi 
terhadap dinamika zaman.

Islam Nusantara: Harmonisasi Teks dan Konteks

Argumen pertama yang mendukung status Islam 
Nusantara sebagai model moderasi adalah kemampuannya 
untuk menyeimbangkan konteks dan teks. Pendekatan tekstual 
(naqli) sesungguhnya esensial bagi epistemologi Islam sebagai 



83ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

landasan normatif syariat. Meskipun demikian, realitas sosial 
senantiasa berubah dan membutuhkan interpretasi yang 
segar dan kontekstual. Di sini, Islam Nusantara menawarkan 
metode hermeneutika yang berlandaskan gagasan maqāṣid 
al-shari’ah dan mampu melakukan ijtihad (penilaian) yang 
mempertimbangkan nilai dan kebutuhan regional.

Islam Nusantara menekankan nilai fleksibilitas dalam 
memahami dan mengamalkan ajaran Islam, tanpa mengabaikan 
kesuciannya. Metode ini menghindari liberalisme interpretatif 
sekaligus menjunjung tinggi otoritas teks melalui interpretasi 
dan analisis maqāṣid (tujuan hukum Islam) yang bijaksana 
dan bernuansa. Karena itu, Islam Nusantara mempertahankan 
identitas normatifnya sekaligus tetap inklusif. Dalam pengertian 
ini, moderasi memerlukan pemanfaatan akal, budaya, dan 
realitas secara aktif untuk memahami wahyu ketimbang 
melemahkan ortodoksi.

Kontribusi Islam Nusantara terhadap Penurunan Radikalisasi 
dan Intoleransi

Kemampuan Islam Nusantara untuk meredam radikalisme 
dan intoleransi agama merupakan kerangka kedua yang 
mendukung posisinya sebagai model moderasi. Ketika 
pemahaman agama direduksi menjadi ideologi global dan 
eksklusif yang tidak berlandaskan pada akar sosial dan budaya 
lokal, radikalisme pun berkembang pesat. Penafsiran Islam 
yang ketat dan restriktif ini bertolak belakang dengan Islam 
Nusantara. Islam Nusantara menampilkan citra Islam yang baik, 
tenteram, dan berakar kuat dalam kehidupan bermasyarakat.

Prinsip-prinsip utama Islam Nusantara meliputi kepatuhan 
terhadap tradisi Sufi, penghormatan terhadap adat istiadat, 
dan sikap bijaksana serta peduli terhadap dakwah. Islam 



84
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

menggambarkan dirinya dengan cara ini, dengan senyuman, 
kebaikan, dan empati, alih-alih dengan raut wajah yang marah. 
Selain berhasil dalam dakwah, taktik ini juga membantu 
menjaga kohesi sosial dan menurunkan kemungkinan konflik 
antaragama dan antarkelompok. Dalam situasi ini, moderasi 
Islam berubah menjadi kekuatan kebaikan—bukan sekadar 
diskusi teoretis, tetapi langkah nyata menuju terciptanya 
masyarakat yang toleran dan damai.

Kontribusi terhadap Narasi Kebangsaan dan Pluralitas

Peran Islam Nusantara dalam membentuk kisah 
nasionalisme dan pluralitas Indonesia merupakan dimensi 
ketiga yang sama pentingnya. Islam dan nasionalisme selalu 
hidup berdampingan sepanjang sejarah Indonesia. Faktanya, 
sejumlah besar pemimpin Muslim turut andil dalam menempa 
kemerdekaan dan rasa identitas nasional. Menurut perspektif 
ini, Islam Nusantara merupakan jenis Islam yang pluralis dan 
nasionalis, di samping Islam yang rendah hati.

Islam dan keindonesiaan, serta keimanan dan kebangsaan, 
dapat bekerja sama secara harmonis dalam paradigma Islam 
Nusantara. Hal ini tampak dalam sentimen ulama tradisional, 
khususnya Nahdlatul Ulama (NU), yang menjadikan cinta tanah 
air sebagai bagian dari keimanan (hubb al-waṭan min al-īmān). 
Islam Nusantara senantiasa memandang nasionalisme sebagai 
alat taktis untuk mencapai maqāḥid syariat (tujuan syariat) 
dalam negara yang pluralistik, alih-alih sebagai ancaman. Dalam 
pengertian ini, pluralitas nasional dipandang sebagai anugerah 
Tuhan yang membutuhkan perlakuan dan komunikasi yang 
adil, bukan sebagai penghalang persaudaraan.

Berdasarkan ketiga kerangka di atas, Islam Nusantara 
dapat dimaknai sebagai manifestasi Islam regional sekaligus 



85ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

paradigma epistemik yang mampu mengatasi isu-isu 
kontemporer seperti krisis identitas, konflik budaya, dan 
ekstremisme. Mistisisme sufi, pemikiran logis, dan kesadaran 
sosial berpadu dalam Islam Nusantara untuk menciptakan satu 
cabang Islam yang tunggal, dinamis, dan hidup. Islam Nusantara 
layak menjadi model dunia karena pendekatan ini, terutama 
bagi komunitas Muslim yang ingin mencapai keseimbangan 
antara pluralisme, modernitas, dan ortodoksi.

Islam Nusantara hadir sebagai alternatif yang menawarkan 
ketenangan, keterbukaan, dan kebijaksanaan di tengah 
peradaban Islam yang sedang mengalami ketidakstabilan 
identitas akibat berbagai konfrontasi ideologis dan politik. 
Dalam konteks ini, moderasi Islam merupakan upaya peradaban 
yaitu sebuah upaya metodis untuk menjadikan Islam rahmatan 
lil-‘ālamīn (rahmatan lil-‘ālamīn), yang diterjemahkan menjadi 
keadilan sosial, perdamaian dunia, dan penguatan nilai-nilai 
kemanusiaan universal—alih-alih sekadar slogan atau slogan 
politik. Oleh karena itu, Islam Nusantara merupakan warisan 
masa lalu sekaligus visi bagi masa depan dunia Islam yang lebih 
inklusif, toleran, dan membantu pengembangan peradaban 
manusia.

Kesimpulan

Islam Nusantara tidak dapat dipandang hanya sebagai 
ekspresi budaya sesaat atau warisan sejarah. Sebaliknya, Islam 
Nusantara merupakan konstruksi epistemik yang dinamis dan 
multifaset yang mencerminkan respons kontekstual umat Islam 
Indonesia terhadap ajaran universal Islam dalam pikiran, emosi, 
dan perilaku mereka. Dengan segala nuansa budaya, bahasa, 
ritual, dan sistem sosial politiknya, Islam Nusantara berakar 
pada sejarah panjang kontak antara Islam dan masyarakat 
Indonesia. Oleh karena itu, Islam Nusantara lebih dari sekadar 



86
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

representasi religiusitas regional dan folklorik; melainkan 
merupakan paradigma atau pandangan dunia Islam yang khas 
yang memajukan Islam di seluruh dunia.

Islam Nusantara memadukan kearifan lokal sebagai sarana 
penyebaran ajaran Islam, sekaligus mempertahankan fondasi 
cita-cita Islam yang moderat, toleran, dan adaptif. Dalam hal 
ini, Islam Nusantara menggambarkan citra Islam yang inklusif, 
ramah, dan terbuka kepada dunia luar, sekaligus memberikan 
visi Islam yang konsisten dengan nilai-nilai demokrasi dan 
nasionalisme Indonesia. Dialektika yang berlarut-larut antara 
teks (wahyu) dan lingkungan (realitas lokal), antara nilai-nilai 
transendental dengan tuntutan sosial-budaya konkret, itulah 
yang melahirkan Islam Nusantara.

Ketiga pilar utama yakni moderasi, lokalitas, dan 
reinterpretasi, menjadi penyangga utama dari cara berpikir 
dan bergeraknya Islam Nusantara:

1.	Wasathiyah, atau moderasi yaitu dalam agama, kebangsaan, 
dan masyarakat luas, Islam Nusantara mempromosikan 
nilai-nilai keadilan dan keseimbangan. Dalam kehidupan 
umat Islam Indonesia, moderasi bukan sekadar standar; 
melainkan praktik budaya yang ditunjukkan oleh toleransi 
antar pemeluk agama yang sama, gaya pengajaran Sufi, 
dan kecenderungan untuk menahan diri dari kekerasan 
agama. Banyak wilayah di dunia Islam saat ini sedang 
diserang oleh radikalisme, ekstremisme, dan fanatisme 
buta; moderasi bertindak sebagai perlindungan terhadap 
ancaman-ancaman ini.

2.	Lokasi (Mendorong Latar Belakang Budaya), yaitu 
Islam Nusantara mengakui dan memanfaatkan wilayah 
lokal untuk mengembangkan prinsip-prinsip Islam. 
Metode Islam Nusantara mengislamkan budaya tanpa 
menyederhanakan Islam secara berlebihan, alih-



87ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

alih menghilangkan adat istiadat daerah. Tahlilan, 
pembacaan Barzanji, dan bahkan upacara-upacara 
seputar pernikahan dan kematian adalah contoh praktik 
yang menunjukkan bagaimana Islam dapat secara alami 
beradaptasi dengan kondisi budaya masyarakat tanpa 
kehilangan prinsip-prinsip esensialnya. Alih-alih bersifat 
agresif, dakwah menjadi lebih akomodatif dan ramah 
dengan menggunakan metode ini. 

3.	Reinterpretasi (Tajdid dan Ijtihad Kontekstual) Islam 
Nusantara melestarikan semangat penafsiran ulang 
warisan Islam kuno dalam menghadapi perubahan zaman 
dan dinamika masyarakat global. Tujuan reinterpretasi 
adalah menyesuaikan pemahaman dan penerapan 
wahyu dengan tuntutan dan kesulitan zaman, bukan 
mengubahnya. Mengingat situasi Indonesia saat ini, hal ini 
mencakup penafsiran ulang hukum Islam, etika sosial, dan 
bahkan kosmologi. Di sini, Islam Nusantara menunjukkan 
sifatnya yang inovatif dan berwawasan ke depan sebagai 
sebuah tradisi pemikiran yang terbuka untuk didiskusikan 
dan dikembangkan.

Islam Nusantara hadir sebagai paradigma berbeda yang 
menawarkan harapan di dunia yang saat ini sedang mengalami 
polarisasi sosial, krisis identitas, dan gelombang intoleransi. 
Islam Nusantara menyajikan gambaran Islam yang inklusif, 
spiritual, dan humanis, alih-alih gambaran yang keras dan 
mendominasi. Islam Nusantara mempromosikan pemikiran 
Islam yang lebih dialogis dan relevan dengan perkembangan 
zaman, membangun harmoni sosial, dan memperkuat semangat 
kebangsaan.

Islam Nusantara juga telah menunjukkan bahwa Islam 
dapat tetap universal sekaligus mengakar kuat dalam budaya 
daerah. Islam dan ke-Indonesia-an tidaklah saling eksklusif 



88
Islam Nusantara sebagai Epistemologi Sosial

Narasi Lokalitas, Moderasi, dan Reinterpretasi Warisan Islam di Indonesia

dalam Islam Nusantara. Sebaliknya, keduanya saling melengkapi 
yaitu Indonesia memberi Islam bentuk, ruang, dan konteks 
yang dibutuhkannya, sementara Islam memberi negara ini cita-
cita moral dan transendental. Karena itu, Islam Nusantara tidak 
hanya relevan bagi bangsa Indonesia, tetapi juga menjadi model 
yang dapat digunakan oleh komunitas Muslim di seluruh dunia 
untuk mempelajari dan meniru permasalahan yang serupa.

Oleh karena itu, memperkuat wacana dan praksis Islam 
Nusantara merupakan kerja besar Cita-cita keagamaan 
dan budaya yang penting bagi peradaban. Para intelektual, 
akademisi agama, praktisi dakwah, serta organisasi negara dan 
keagamaan, semuanya memiliki kewajiban bersama ini. Islam 
Nusantara menawarkan landasan yang kokoh dan segudang 
pengalaman historis untuk menciptakan masa depan Islam 
yang berkelanjutan dan damai. Di sini, Islam menyambut alih-
alih memaksa; Islam membela alih-alih menganiaya; Islam 
memimpin alih-alih menipu.

Dengan kata lain, Islam Nusantara adalah contoh praktis 
Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmatan lil ‘alamin); 
Islam yang merespons isu-isu global dengan kearifan lokal, 
Islam yang universal dengan tetap mempertahankan akar dan 
karakter kepulauan Indonesia. 

Daftar Pustaka

Abdullah, Taufik ed. 1985. Agama dan Perubahan Sosial. Jakarta: 
Rajawali Press.

Adib, Muhammad. 2016. Fiqih Nusantara: Jalan Moderasi Islam 
Indonesia. Jakarta: Pustaka Alvabet.

Aqil Siradj, K.H. Said. 2015. Islam Nusantara: Islam yang Ramah 
dan Bersahabat. Jakarta: PBNU.



89ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Auda, Jasser. 2008.  Maqasid al-Shariah as Philosophy 
of Islamic Law: A Systems Approach. London: 
International Institute of Islamic Thought (IIIT). 
https://iiit.org/wp-content/uploads/Maqasid-Al-Shariah-
as-a-Philosophy-of-Islamic-Law-Combined.pdf.

Azra, Azyumardi. 2002. Islam Nusantara: Jaringan Global dan 
Lokal. Bandung: Mizan.

———. 2017. Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal. Jakarta: 
Mizan.

———. 2000. Islam Substantif: Agar Umat Tidak Kehilangan 
Identitas. Bandung: Mizan.

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. 1967. The Social 
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of 
Knowledge. New York: Anchor Books. 

Bruinessen, Martin van. 1994. Islamic Traditions in Modern 
Indonesia. Leiden: KITLV Press.

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Chicago: The University 
of Chicago Press.

Ghazali, Abdul Moqsith. 2009. Argumen Islam untuk Pluralisme. 
Jakarta: KataKita.

Giddens, Anthony. 1990. The Consequences of Modernity. Stanford: 
Stanford University Press.

Gilbert, Margaret. 2014. Joint Commitment: How We Make the 
Social World. Oxford: Oxford University Press.

Goldman, Alvin I. 1999. Knowledge in a Social World. Oxford: 
Oxford University Press.

Hidayat, Komaruddin. 2003. Psikologi Beragama. Jakarta: 
Paramadina.

———. 2021. “Moderasi Islam dalam Bingkai Negara Pancasila.” 
Dalam Tafsir Kontekstual Moderasi Beragama. Jakarta: 
Kementerian Agama RI.



Madjid, Nurcholish. 1992. Islam: Doktrin dan Peradaban. Jakarta: 
Yayasan Paramadina.

Maarif, Ahmad Syafii. 2009. Islam dalam Bingkai Keindonesiaan 
dan Kemanusiaan. Jakarta: Mizan.

Mughni, Syafiq A. 2017. “Islam Nusantara sebagai Strategi 
Kultural.” Jurnal Maarif Institute 11 (2).

Rahman, Fazlur. 1982. Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Ricklefs, M.C. 2012. Islamisation and Its Opponents in Java: A 
Political, Social, Cultural and Religious History, c. 1930 to the 
Present. Singapore: NUS Press.

Suaedy, Ahmad. 2015. “Islam Nusantara sebagai Konstruksi 
Identitas dan Epistemologi Kultural.” Jurnal Maarif 10 (1).


