
91

RETROSPEKSI PEMIKIRAN AL-
GHAZALI DALAM TAHĀFUT AL-

FALĀSIFAH: KONTEKS SOSIOLOGI 
PENDIDIKAN

Syamsul Alam 
Universitas Muhammadiyah Yogyakarta

 pt.bumiwisata@gmail.com

Abstrak
Pemikiran al-Ghazali yang diutarakan dalam buku yang berjudul 
Tahāfut al-Falāsifah merupakan karya fenomental dikarenakan 
berteguh pada prinsip dan berusaha memberikan sanggahan 
tentang pemikiran para filsuf, salahsatunya terkait dengan aspek 
teologis yang menyatakan bahwa pemikiran filsuf bertentangan 
dengan ajaran islam, ditinjau dari segi sosiologi pendidikan posisi 
al-Ghazali sebagai guru, karyanya sebagai alat (social interaction) 
dan pembacanya sebagai siswa oleh karena itu artikel ini akan 
mendiskripsikan al-Ghazali posisinya seperti guru, Tahāfut al-
Falāsifah posisinya seperti social interaction dan masyarakat 
posisinya seperti siswa menyangkut aspek teologis dalam konteks 
sosiologi pendidikan.

Kata Kunci: Pemikiran, Tahāfut al-Falāsifah, Sosiologi Pendidikan, 
Guru, Siswa.



92 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

Latar Belakang Masalah 
Sosiologi pendidikan jika dilihat dari konteks masyarakat 

multikulturakal yakni bagaimana suatu pandangan dapat 
menerima perbedaan dari keberagaman yang ada baik dari 
suku, budaya, bahasa dan pemikiran, Di mana sosiologi 
pendidikan berusaha membangun kesadaran bersama agar 
senantiasa menerima suatu perbedaan, apabila dikaitkan 
dengan ruang sosial maka sosiologi pendidikan berusaha 
mengintegrasikan sekolah, keluarga dan masyarakat, 
tujuannya agar proses pendidikan dapat melahirkan 
individu yang berakhlak mulia, individu yang dimaksud di 
sini adalah siswa yang melakukan interaksi dengan guru 
secara intensif Di mana kesadaran dan tindakan yang baik 
akan tumbuh, tindakan yang baik ini akan menjadi cikal 
bakal terbentuknya karakter siswa dalam proses belajar, 
sosiologi berperan mengamati gejala yang timbul dari 
interaksi antara guru dengan siswa dalam proses belajar.

Terkait dengan pemikiran al-Ghazali tentang Tahāfut al-
Falāsifah dalam konteks sosiologi pendidikan ialah berusaha 
mengamati posisi al-Ghazali dan karyanya dalam konteks 
sosial dalam ranah pendidikan yang sifatnya teologis 
(aqidah) bukan menganalisis subtansi pemikiran al-Ghazali 
secara keseluruhan akan tetapi berusaha mengamati 
kedudukan al-Ghazali jika ia berperan sebagai pendidik.

Apabila direlevansikan dengan proses sosiologi 
pendidikan al-Ghazali berusaha memberikan pengajaran 
kepada masyarakat (akademisi) tentang kerancuan berpikir 
para filsuf salah satunya tentang teologi yang dianggap 
bertentangan dengan aqidah, jika dikaitkan dengan 
konteks pembelajaran al-Ghazali berperan sebagai guru, 
karyanya Tahāfut al-Falāsifah sebagai proses interaksi dan 
masyarakat/akademisi sebagai siswanya. 



93ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Al-Ghazali dalam posisinya sebagai guru memiliki peran 
untuk memberikan bimbingan, pencerahan dan pengajaran 
kepada siswanya yang diwujudkan dengan berupa karya 
yakni buku dengan judul Tahāfut al-Falāsifah salahtunya 
memuat ajaran teologis yang membahas bahwa pemikiran 
para filsuf tidak sesuai dengan ajaran islam, berdasarkan 
teori freud yang menyatakan bahwa jiwa memiliki beberapa 
tingkat salah satunya adalah kesadaran akan sesuatu yang 
dipikirkan kemudian dilakukan dan diperkuat dengan 
teori Adler bahwa seseorang bertindak didorong atas dua 
motivasi yakni dorongan dari masyarakat dan dorongan 
dari diri sendiri.

Oleh karena itu artikel ini akan membahas al-Ghazali 
dalam kedudukannya sebagai guru, Tahāfut al-Falāsifah 
sebagai alat (social interaction) dan masyarakat sebagai 
siswa, tujuannya ialah untuk mengetahui kedudukan al-
Ghazali jika ia berperan sebagai pendidik menyangkut aspek 
teologis dalam konteks sosiologi pendidikan. 

Metode Penelitian

Artikel ini menggunakan studi literatur dengan pendekatan 
Analisis deskripsi, dengan mengambil sumber sumber yang 
relevan dengan  objek yang dikaji sehingga dapat mengambil 
kesimpulan berdasarkan data data yang diperoleh. 

Tinjauan Pustaka 

Sosiologi Pendidikan 

Sosiologi pendidikan adalah merupakan pengetahuan 
yang diterapkan untuk menyelesaikan persoalan pendidikan 
yang sangat mendasar karena bertugas menyelediki sebuah 
tatanan dan dinamika proses pendidikan yang berkembang, 



94 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

tatanan di sini yang dimaksud adalah teori dan filsafat 
pendidikan, tatanan kepribadian, sistem kebiasaan dan 
dinamika relasi sosial (Ismail dan Heni 2024).

Sosiologi pendidikan memperhatikan segala aspek 
yang mempengaruhi seluruh lingkungan budaya sebagai 
tempat cara individu mendapatkan dan mengorganisasikan 
pengalamannya sebab ilmu ini merupakan cara untuk 
mengontrol dan mengendalikan proses pendidikan agar 
perkembangan indvidu menjadi lebih baik (Ismail dan Heni 
2024). 

Tanggapan Al-Ghazali dalam Tahāfut al-Falāsifah

Pendapat para filsuf, menurut al-Ghazali, terbagi 
menjadi dua. Pertama, Tuhan hanya mengetahui diri-Nya 
sendiri dan tidak mengetahui selain-Nya. Kedua, Tuhan juga 
mengetahui selain diri-Nya, tetapi pengetahuan itu terikat 
oleh waktu dan bersifat kulli (universal). Mereka beralasan 
bahwa pengetahuan selalu terkait dengan objeknya; jika 
objek berubah, maka yang mengetahui pun ikut berubah. 
Karena itu, menurut mereka, mustahil Tuhan mengetahui 
hal-hal yang partikular, sebab yang partikular senantiasa 
berubah (Ridhotul 2020).

Menurut pandangan al-Ghazali, Tuhan tidak mengetahui 
hal-hal yang terjadi pada manusia secara terperinci, baik 
yang berkaitan dengan keislaman maupun kekafiran, 
karena pengetahuan Tuhan bersifat umum. Dengan 
demikian, Tuhan hanya mengetahui keberadaan para rasul 
secara global, bukan nama-nama mereka satu per satu; Ia 
mengetahui bahwa di bumi terdapat rasul, tetapi tidak 
secara rinci siapa mereka (Ridhotul 2020).



95ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Interaksi sosial 

Interaksi sosial merupakan hubungan antara dua atau 
lebih individu manusia Di mana kelakukan masing masing 
individu saling mempengaruhi, mengubah dan memperbaiki 
bahkan sebaliknya, hal menggambarkan adanya hubungan 
timbal balik antara dua atau lebih manusia, interaksi sosial 
merupakan kunci dari semua kehidupan sosial, tidak ada 
kehidupan bersama tanpanya, pertemuan orang perorangan 
secara badaniah tidak akan menghasilkan pergaulan hidup 
dalam kelompok sosial, hal ini akan terjadi jika terjadi 
kerja sama, persaingan, pertikaian, komunikasi dan lain 
sebagainya untuk mencapai tujuan bersama (Donny 
Prasetyo 2020).

Guru dan Siswa 

Guru merupakan jabatan profesional yang menuntut 
tingkat profesionalitas yang tinggi. Profesional di sini berarti 
seseorang yang terampil, andal, dan bertanggung jawab 
dalam menjalankan profesinya. Menjadi guru bukanlah 
pekerjaan sembarangan, melainkan membutuhkan keahlian 
khusus agar dapat disebut sebagai seorang pendidik. Guru 
memiliki peran yang mencakup kegiatan mendidik, mengajar, 
melatih, membimbing, dan mengevaluasi peserta didik. 
Kemampuan kepribadian guru tercermin dari penampilan 
yang ideal, sikap arif dan dewasa, serta kewibawaan yang 
mampu membangun kepercayaan. Seorang guru juga 
dituntut memiliki kemampuan berkomunikasi yang baik 
dengan siswa, sehingga materi yang disampaikan dapat 
dipahami dan dimengerti dengan mudah (Zainatul Widad 
2024). 



96 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

Pembahasan 

Restrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahāfut al-Falāsifah 

a) Pernyataan Para Filsuf tentang Tuhan 
Al-Kindi menyatakan bahwa Tuhan merupakan sebab 

utama karena Dialah yang menciptakan alam. Dengan 
adanya alam, secara logis dapat disimpulkan bahwa ada 
penciptanya. Alam semesta, betapapun luasnya, tetap 
bersifat terbatas. Hal ini karena alam tidak mungkin 
memiliki awal yang tak terbatas. Sesuatu yang terbatas 
mustahil bersifat azali (tidak memiliki permulaan). Maka, 
alam semesta mestinya memiliki titik awal dalam waktu, dan 
materi yang melekat padanya juga terbatas oleh gerak serta 
waktu. Apabila gerak, materi, dan waktu bersifat terbatas, 
maka dapat dipastikan bahwa alam semesta ini bersifat 
hadits (baru). Segala sesuatu yang baru tentu memiliki 
pencipta, sehingga hukum sebab-akibat pun berlaku. 
Dengan demikian, keberadaan alam menjadi bukti rasional 
atas adanya Tuhan sebagai sebab pertama dan pencipta 
segala sesuatu (Krismuntaha 2025). 

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan itu ada, buktinya 
Tuhan menciptakan segala fasilitas yang ada di alam untuk 
kepentingan manusia yang menandakan bahwa Tuhan Maha 
Pengasih lagi Maha Penyayang dengan rahmatnya berupa 
segala sesuatunya yang ada di alam, tidak hanya itu adanya 
sikuls kehidupan seperti organik, indrawi dan intelektual 
adalah bukti adanya Tuhan secara rasional alam tidak 
terjadi secara kebetulan mesti dirancang sedetail mungkin 
dengan tujuan tertentu (Krismuntaha 2025). 

Ibnu Sina berpendapat bahwa Tuhan adalah wujud 
niscaya yang terbagi menjadi tiga kategori wujud. Pertama, 
wujud niscaya (wājib al-wujūd), yaitu wujud yang harus ada 
dan tidak mungkin tiada. Kedua, wujud mungkin (mumkin 



97ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

al-wujūd), yakni wujud yang boleh ada atau boleh tidak ada. 
Ketiga, wujud mustahil (mumtani‘ al-wujūd), yaitu wujud 
yang tidak dapat dibayangkan oleh akal. Alam termasuk 
dalam kategori wujud mungkin, sebab keberadaannya 
bisa ada atau tidak ada. Jika dikatakan “boleh ada”, maka ia 
termasuk mumkin al-wujūd; jika “boleh tidak ada”, maka ia 
mumtani‘ al-wujūd. Namun, alam bukanlah wujud niscaya, 
karena keberadaannya bergantung pada sebab lain. Karena 
bumi ini ada, maka ia disebut wujud yang mungkin. Istilah 
“mungkin” di sini bermakna potensial, yang berlawanan 
dengan aktual. Sifat dasar alam adalah potensial—ia tidak 
dapat mengada dengan sendirinya, melainkan membutuhkan 
sesuatu yang aktual untuk mewujudkannya. Dengan kata 
lain, yang potensial berubah menjadi aktual melalui sebab 
yang lebih tinggi. Adapun al-Jurjani berpendapat bahwa 
“Tuhan” adalah padanan dari “Allah”, yang merupakan 
himpunan makna dari seluruh nama yang terdapat dalam 
asmā’ al-ḥusnā (Muallif 2022).

b) Tanggapan Al-Ghazali terhadap Para Filsuf 

Para filsuf berpendapat bahwa Tuhan hanya mengetahui 
hal-hal yang bersifat universal, bukan yang partikular. 
Namun, pandangan ini bersifat ambigu. Sesungguhnya, 
Tuhan mengetahui segala sesuatu, baik yang universal 
maupun yang partikular. Jika Tuhan tidak mengetahui hal-
hal partikular, maka lenyaplah ‘ināyah (pemeliharaan dan 
perhatian) Tuhan terhadap makhluk-Nya. Pengetahuan 
Tuhan tidak meniscayakan adanya perubahan pada diri-
Nya, meskipun objek partikular yang diketahui senantiasa 
berubah. Sebagai ilustrasi, apabila seseorang berdiri di 
sisi kiri dari titik pusat pandang, maka yang berubah 
adalah posisi orang tersebut, bukan titik pusatnya. Dengan 
demikian, perubahan pada ciptaan tidak menimbulkan 



98 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

perubahan pada Tuhan.
Para filsuf yang menolak pengetahuan partikular bagi 

Tuhan beranggapan bahwa hal itu akan meniscayakan 
perubahan dalam diri-Nya. Pandangan ini keliru dan tidak 
konsisten, sebab mereka juga berpendapat bahwa alam 
bersifat kadim (azali) sebagaimana Tuhan. Jika demikian, 
mereka semestinya menolak segala bentuk perubahan. 
Namun, karena mereka mengakui adanya perubahan pada 
alam, maka secara logis mereka juga harus menerima 
kemungkinan pengetahuan Tuhan terhadap hal-hal 
partikular tanpa meniscayakan perubahan pada Tuhan. 

Pemikiran Al-Ghazali dalam Konteks Sosiologi Pendidikan 

a) Kedudukan Al-Ghazali sebagai Guru 

Sebagaimana diketahui, al-Ghazali merupakan seorang 
pemikir dan aktivis pendidikan Islam pada abad ke-11 H. Ia 
lahir di kota Thus pada tahun 450 H dan wafat pada tahun 
505 H dalam usia 55 tahun. Sepanjang hidupnya, al-Ghazali 
banyak membimbing para peserta didik dan menjadi tokoh 
yang terpandang pada zamannya. Menurut al-Ghazali, 
profesi guru memiliki peranan yang sangat penting karena 
berfungsi untuk menyucikan dan menyempurnakan hati 
manusia. Tugas seorang guru bukan hanya mentransfer 
pengetahuan, tetapi juga membimbing dan mendidik 
peserta didiknya agar senantiasa beriman dan bertakwa 
kepada Allah. Siapa pun yang menekuni profesi ini 
berarti tengah menjalankan tugas yang amat mulia. Oleh 
karena itu, seorang guru seharusnya senantiasa berupaya 
meningkatkan kemampuan, keilmuan, dan adabnya dalam 
melaksanakan perannya (Agustin 2020). 

Al-Ghazali berpendapat bahwa seorang guru harus 
berpegang pada prinsip-prinsip tertentu dalam mendidik. 



99ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Pertama, guru harus menghormati berbagai ilmu yang 
dianugerahkan Allah kepada manusia. Ia tidak boleh 
membanding-bandingkan satu bidang ilmu dengan bidang 
ilmu lainnya, apalagi merendahkan atau menghina ilmu 
yang lain. Sebab, setiap manusia memiliki keterbatasan 
dalam menguasai seluruh cabang pengetahuan pada waktu 
yang sama. Karena itu, seorang guru wajib bertanggung 
jawab atas ilmu yang dimilikinya dan mengajarkannya 
dengan penuh amanah.

Selain itu, guru hendaknya menciptakan suasana belajar 
yang aman dan nyaman. Jika hal ini diabaikan, berarti 
guru tersebut belum memahami hakikat pembelajaran 
yang sesungguhnya dan dapat dikatakan gagal dalam 
menjalankan tugasnya. Guru yang ideal adalah guru 
yang toleran—tidak merendahkan ilmu lain, menghargai 
perbedaan dan kepentingan masing-masing bidang, serta 
mengakui kontribusi setiap pengetahuan tanpa sikap 
meremehkan atau merendahkan (Agustin 2020).

Kedua, seorang guru harus bijaksana dalam mengajar 
menggunakan cara yang simpatik dan halus serta tidak 
mencaci dan berbuat kekerasan, dalam hal ini seorang guru 
tidak boleh mengekspose kesalahan didepan siswa karena 
dapat memberikan watak dan karakter yang tidak baik 
serta dapat memberikan kesan negatif dalam proses belajar 
mengajar, maka seorang guru harus mampu mengoreksi 
kesalahan siswa dengan bijak (Widad 2024).

Jika ditinjau dari karyanya Tahāfut al-Falāsifah, posisi al-
Ghazali tampak sebagai seorang pemikir, penulis, sekaligus 
guru. Hal ini dapat dilihat dari latar belakangnya sebagai 
pemikir pendidikan yang banyak menyoroti persoalan 
teknis pembelajaran. Di sisi lain, ia juga kerap memberikan 
nasihat-nasihat tentang pendidikan, khususnya mengenai 



100 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

bagaimana menjadi guru yang bijak dan toleran — 
sebagaimana tertuang dalam karyanya yang monumental, 
Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Dengan demikian, kedudukan al-Ghazali 
tidak hanya sebagai seorang pemikir besar dalam dunia 
Islam, tetapi juga sebagai sosok guru yang profesional, 
kompeten, dan berpengetahuan luas. 

Tahāfut al-Falāsifah sebagai Social Interaction 
dalam Aspek Teologis 

Tahāfut al-Falāsifah merupakan buku karya Imam 
Ghazali yang fenomenal yang memberikan sanggahan 
terhadap pemikiran para filsuf, kritikannya dituangkan 
dalam buku tersebut dengan mombongkar fondasi filsafat 
yang dinilainya bertentangan dengan ajaran islam tetapi 
sifatnya tidak menyeluruh hanya aspek metafisika semata 
saja salah satu kritikan tajamnya terhadap filsuf dari 
beberapa poin utama adalah kalau Tuhan tidak mengetahui 
patikular (zat) yang dianggap sesat dan bertentangan 
dengan ajaran islam dan bisa menggoyahkan aqidah ummat 
islam, sehingga pemikiran para filsuf dianggap keliru, al-
Ghazali berpandangan semua memiliki hubungan kausalitas 
yakni sebab akibat Alam diciptakan karena kehendak Ilahi 
sehingga Tuhan mengetahui hal yang sangat detail bukan 
sifatnya universal atau umum (Muliati 2016).

Adanya pengetahuan karena adanya kehendak 
dan adanya kehidupan sebab adanya pengetahuan dan 
kehendak maka tentu Tuhan mengetahui hal hal yang 
partikular bahkan mengetahui diri-Nya sendiri inilah 
pendapat yang masuk akal dan tidak tergoyahkan kemudian 
al-Ghazali menjelaskan apa yang dipikirkan oleh para filsuf 
merupakan sesuatu yang rancu dengan argumentasinya 
tidak bisa dibenarkan dan dipertanggungjawabkan karena 



101ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

mereka tidak bisa membuktikan kalau Tuhan mengetahui 
zatnya sendiri. 

Al-Ghazali mengemukakan argumen bahwa apabila 
seseorang tidak mengetahui dirinya sendiri, maka ia dapat 
dianggap sebagai orang yang mati. Bagaimana mungkin 
Tuhan disamakan dengan entitas yang tidak memiliki 
pengetahuan tentang diri-Nya sendiri—seolah-olah Tuhan 
itu “mati”? Pemikiran ini, menurut al-Ghazali, bertentangan 
dengan prinsip rasional yang paling dasar. Jika manusia yang 
tidak mengetahui dirinya dianggap tidak hidup, maka lebih 
tidak mungkin lagi bagi Tuhan—Zat yang menjadi sumber 
segala kehidupan—untuk disifati dengan ketidaktahuan. 
Mengandaikan bahwa Tuhan tidak mengetahui Diri-Nya 
atau tidak bertindak sesuai kehendak-Nya adalah asumsi 
yang tidak berdasar dan bertentangan dengan fitrah akal 
sehat. Al-Ghazali menilai bahwa pandangan para filsuf 
semacam itu hanyalah paradoks yang menyesatkan, 
seakan-akan logika tidak lagi mampu menjawab persoalan 
tentang pengetahuan dan kehendak Ilahi. Padahal, dengan 
nalar yang jernih dapat dipahami bahwa Tuhan Mahatahu, 
Maha Hidup, dan Maha Berkehendak, sehingga mustahil 
diserupakan dengan makhluk yang tidak memiliki kesadaran 
diri (Nasution 1995).

Ditinjau dari aspek interaksi sosial, al-Ghazali melalui 
karyanya Tahāfut al-Falāsifah membentuk suatu dinamika 
sosial-intelektual yang melibatkan dirinya dengan 
kelompok para filsuf. Hal ini tampak dari kritikannya 
terhadap pemikiran para filsuf, khususnya dalam aspek 
teologis. Dalam karya tersebut, al-Ghazali mengemukakan 
ketidaksetujuannya terhadap pandangan filsuf yang 
dianggapnya bertentangan dengan ajaran Islam, dan ia 
mengemukakan kritik tersebut dengan argumentasi ilmiah.



102 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

Namun demikian, ketidaksetujuan al-Ghazali yang disertai 
penilaian bahwa pemikiran filsuf sesat dan menyalahi 
ajaran Islam dianggap oleh sebagian pihak sebagai bentuk 
ketidakkonsistenan dengan prinsip profesionalitas seorang 
guru—yakni bersikap bijak, menghargai pendapat, dan 
tidak meremehkan keilmuan orang lain. Dalam konteks 
sosiologi pendidikan, sikap tersebut dapat dimaknai sebagai 
refleksi dari kekhawatiran al-Ghazali terhadap pengaruh 
pemikiran filsafat di tengah masyarakat. Kekhawatiran itu 
mendorongnya untuk melakukan penetralan melalui karya 
ilmiah, yakni dengan menulis Tahāfut al-Falāsifah sebagai 
bentuk sanggahan terhadap pemikiran para filsuf. Dengan 
demikian, karya tersebut tidak hanya merepresentasikan 
perdebatan teologis, tetapi juga memperlihatkan 
dinamika sosial dan strategi intelektual al-Ghazali dalam 
mempertahankan kemurnian ajaran Islam.

b) Masyarakat sebagai Siswa 

Masyarakat merupakan sekumpulan manusia yang 
hidup bersama dan menyadari bahwa mereka adalah 
satu kesatuan yang memiliki sistem kehidupan tertentu, 
sehingga terbentuk hubungan sosial dalam suatu tatanan 
pergaulan. Ditinjau dari konteks sosiologi pendidikan, posisi 
masyarakat dapat diibaratkan sebagai “siswa” dari gurunya, 
yaitu al-Ghazali, yang menerima doktrin bahwa pemikiran 
para filsuf bertentangan dengan ajaran Islam (Prasetyo 
2020).

Tujuan al-Ghazali dalam hal ini ialah memberikan 
peringatan kepada masyarakat agar tidak terpengaruh 
oleh ajaran para filsuf. Namun, dampak dari pandangan 
tersebut adalah terbentuknya persepsi negatif masyarakat 
Muslim terhadap filsafat. Hal ini tampak dari pernyataan 



103ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

al-Ghazali yang menilai bahwa pemikiran para filsuf tidak 
berdasar dan bertentangan dengan ajaran Islam. Akibatnya, 
pemahaman teologis masyarakat menjadi bias: para filsuf 
dianggap radikal, dan filsafat dipandang sebagai sesuatu 
yang bertentangan dengan Islam.

Implikasinya, kurikulum yang berkaitan dengan filsafat 
sulit diterapkan di lembaga-lembaga pendidikan dasar 
karena masyarakat telah memberikan label negatif terhadap 
filsafat dan para filsuf. Sikap ini tampak tidak sejalan dengan 
pandangan al-Ghazali sendiri yang menegaskan bahwa 
seorang guru harus membimbing dan mendidik siswanya 
dengan bijak, serta tidak menjelekkan pandangan orang 
lain di hadapan mereka. Namun, melalui karyanya Tahāfut 
al-Falāsifah, al-Ghazali justru menampilkan kritik yang 
dapat menimbulkan efek negatif terhadap cara pandang 
masyarakat terhadap filsafat.

Kesimpulan 

Dalam konteks sosiologi pendidikan, retrospeksi 
terhadap pemikiran al-Ghazali dalam aspek teologis 
menempatkannya sebagai seorang guru yang memiliki 
tanggung jawab memberikan bimbingan dan pengarahan 
yang baik terkait akidah kepada masyarakat—dalam hal ini 
diposisikan sebagai siswa. Namun, dalam praktik interaksi 
sosialnya, al-Ghazali tidak sepenuhnya mencerminkan 
prinsip tersebut. Melalui karya Tahāfut al-Falāsifah, 
khususnya dalam aspek teologis, ia justru menampilkan 
kritik tajam yang cenderung menyudutkan pemikiran para 
filsuf dan filsafat.

Akibatnya, persepsi masyarakat (sebagai “siswa”) 
terhadap filsafat menjadi negatif. Implikasi dari pandangan 



104 Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

tersebut ialah segala sesuatu yang berkaitan antara Islam 
dan filsafat dianggap bertentangan dengan ajaran Islam. 
Kondisi ini berpengaruh terhadap dunia pendidikan, 
terutama pada tingkat dasar, di mana penerapan kurikulum 
filsafat menjadi sulit karena telah terbentuk citra negatif 
terhadap filsafat dan para filsuf di mata masyarakat. 

Daftar Pustaka

Assyai'bani, Ridhatullah. 2020. “Naturalisasi Filsafat Islam 
dan Pemikiran Al-Ghazali.”  Khazanah: Jurnal Studi 
Islam dan Humaniora 18 (2).

Bahtiar, Amsal. 2007. Filsafat Agama Wisata Pemikiran 
dan Kepercayaan Manusia. Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada.

Dakhi, Agustin Sukses. 2020. Peningkatan Hasil Belajar 
Siswa. Jurnal Educationand development Institut 
Tapanuli Selatan 8 (2).

Ismail dan Heni Handayani. 2024. Sosiologi Pendidikan. 
Medan: UIN Sumatera Utara.

Krismuntaha dkk. 2025. “Pemikiran Imam Al-Ghazali 
Terhadap Ajaran Menyimpang: Studi Kajian Teks 
dalam Kitab Tahāfut al-Falāsifah.” Jurnal Komunikasi 
dan Penyiaran Islam 5 (2). 

Muliati. 2016. “Al-Ghazali dan Kritiknya terhadap Filosof.” 
Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah 2 (2). 

Nasution, Harun. 1995. Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam 
Sejarah. Jakarta: Paramadina.



105ISSUE, Volume 3, Number 2,  July 2025

Prasetyo, Donny & Irwansyah. 2020. “Memahami Masyarakat 
dan Perspektifnya.” Jurnal Manajemen Pendidikan dan 
Ilmu Sosial 1 (1).

Riyadi, Ahmad Ali. 2010. Filsafat Pendidikan Islam. 
Yogyakarta: Teras. 

Zainatul, Widad. 2024. Konsep Guru Ideal Perspektif Al-
Ghazali dalam Kitab Ihya Ulumuddin. Malang: Prodi 
PAI STAIMA.


