RETROSPEKSI PEMIKIRAN AL-
GHAZALI DALAM TAHAFUT AL-
FALASIFAH: KONTEKS SOSIOLOGI
PENDIDIKAN

Syamsul Alam
Universitas Muhammadiyah Yogyakarta
pt.bumiwisata@gmail.com

Abstrak

Pemikiran al-Ghazali yang diutarakan dalam buku yang berjudul
Tahafut al-Falasifah merupakan karya fenomental dikarenakan
berteguh pada prinsip dan berusaha memberikan sanggahan
tentang pemikiran para filsuf, salahsatunya terkait dengan aspek
teologis yang menyatakan bahwa pemikiran filsuf bertentangan
dengan ajaran islam, ditinjau dari segi sosiologi pendidikan posisi
al-Ghazali sebagai guru, karyanya sebagai alat (social interaction)
dan pembacanya sebagai siswa oleh karena itu artikel ini akan
mendiskripsikan al-Ghazali posisinya seperti guru, Tahafut al-
Falasifah posisinya seperti social interaction dan masyarakat
posisinya seperti siswa menyangkut aspek teologis dalam konteks
sosiologi pendidikan.

Kata Kunci: Pemikiran, Tahafut al-Falasifah, Sosiologi Pendidikan,

Guru, Siswa.



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

92
Latar Belakang Masalah

Sosiologipendidikanjikadilihatdarikonteks masyarakat
multikulturakal yakni bagaimana suatu pandangan dapat
menerima perbedaan dari keberagaman yang ada baik dari
suku, budaya, bahasa dan pemikiran, Di mana sosiologi
pendidikan berusaha membangun kesadaran bersama agar
senantiasa menerima suatu perbedaan, apabila dikaitkan
dengan ruang sosial maka sosiologi pendidikan berusaha
mengintegrasikan sekolah, keluarga dan masyarakat,
tujuannya agar proses pendidikan dapat melahirkan
individu yang berakhlak mulia, individu yang dimaksud di
sini adalah siswa yang melakukan interaksi dengan guru
secara intensif Di mana kesadaran dan tindakan yang baik
akan tumbuh, tindakan yang baik ini akan menjadi cikal
bakal terbentuknya karakter siswa dalam proses belajar,
sosiologi berperan mengamati gejala yang timbul dari
interaksi antara guru dengan siswa dalam proses belajar.

Terkait dengan pemikiran al-Ghazali tentang Tahafut al-
Falasifah dalam konteks sosiologi pendidikan ialah berusaha
mengamati posisi al-Ghazali dan karyanya dalam konteks
sosial dalam ranah pendidikan yang sifatnya teologis
(agidah) bukan menganalisis subtansi pemikiran al-Ghazali
secara keseluruhan akan tetapi berusaha mengamati
kedudukan al-Ghazali jika ia berperan sebagai pendidik.

Apabila direlevansikan dengan proses sosiologi
pendidikan al-Ghazali berusaha memberikan pengajaran
kepada masyarakat (akademisi) tentang kerancuan berpikir
para filsuf salah satunya tentang teologi yang dianggap
bertentangan dengan aqidah, jika dikaitkan dengan
konteks pembelajaran al-Ghazali berperan sebagai guru,
karyanya Tahafut al-Falasifah sebagai proses interaksi dan
masyarakat/akademisi sebagai siswanya.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

93

Al-Ghazali dalam posisinya sebagai guru memiliki peran
untuk memberikan bimbingan, pencerahan dan pengajaran
kepada siswanya yang diwujudkan dengan berupa karya
yakni buku dengan judul Tahafut al-Falasifah salahtunya
memuat ajaran teologis yang membahas bahwa pemikiran
para filsuf tidak sesuai dengan ajaran islam, berdasarkan
teori freud yang menyatakan bahwa jiwa memiliki beberapa
tingkat salah satunya adalah kesadaran akan sesuatu yang
dipikirkan kemudian dilakukan dan diperkuat dengan
teori Adler bahwa seseorang bertindak didorong atas dua
motivasi yakni dorongan dari masyarakat dan dorongan
dari diri sendiri.

Oleh karena itu artikel ini akan membahas al-Ghazali
dalam kedudukannya sebagai guru, Tahafut al-Falasifah
sebagai alat (social interaction) dan masyarakat sebagai
siswa, tujuannya ialah untuk mengetahui kedudukan al-
Ghazali jika ia berperan sebagai pendidik menyangkut aspek
teologis dalam konteks sosiologi pendidikan.

Metode Penelitian

Artikel ini menggunakan studi literatur dengan pendekatan
Analisis deskripsi, dengan mengambil sumber sumber yang
relevan dengan objek yang dikaji sehingga dapat mengambil
kesimpulan berdasarkan data data yang diperoleh.

Tinjauan Pustaka
Sosiologi Pendidikan

Sosiologi pendidikan adalah merupakan pengetahuan
yang diterapkan untuk menyelesaikan persoalan pendidikan
yang sangat mendasar karena bertugas menyelediki sebuah
tatanan dan dinamika proses pendidikan yang berkembang,



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

94

tatanan di sini yang dimaksud adalah teori dan filsafat
pendidikan, tatanan kepribadian, sistem Kkebiasaan dan
dinamika relasi sosial (Ismail dan Heni 2024).

Sosiologi pendidikan memperhatikan segala aspek
yang mempengaruhi seluruh lingkungan budaya sebagai
tempat cara individu mendapatkan dan mengorganisasikan
pengalamannya sebab ilmu ini merupakan cara untuk
mengontrol dan mengendalikan proses pendidikan agar
perkembangan indvidu menjadi lebih baik (Ismail dan Heni
2024).

Tanggapan Al-Ghazali dalam Tahdfut al-Falasifah

Pendapat para filsuf, menurut al-Ghazali, terbagi
menjadi dua. Pertama, Tuhan hanya mengetahui diri-Nya
sendiri dan tidak mengetahui selain-Nya. Kedua, Tuhan juga
mengetahui selain diri-Nya, tetapi pengetahuan itu terikat
oleh waktu dan bersifat kulli (universal). Mereka beralasan
bahwa pengetahuan selalu terkait dengan objeknya; jika
objek berubah, maka yang mengetahui pun ikut berubah.
Karena itu, menurut mereka, mustahil Tuhan mengetahui
hal-hal yang partikular, sebab yang partikular senantiasa
berubah (Ridhotul 2020).

Menurut pandangan al-Ghazali, Tuhan tidak mengetahui
hal-hal yang terjadi pada manusia secara terperinci, baik
yang berkaitan dengan keislaman maupun kekafiran,
karena pengetahuan Tuhan bersifat umum. Dengan
demikian, Tuhan hanya mengetahui keberadaan para rasul
secara global, bukan nama-nama mereka satu per satu; la
mengetahui bahwa di bumi terdapat rasul, tetapi tidak
secara rinci siapa mereka (Ridhotul 2020).



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

95
Interaksi sosial

Interaksi sosial merupakan hubungan antara dua atau
lebih individu manusia Di mana kelakukan masing masing
individu saling mempengaruhi, mengubah dan memperbaiki
bahkan sebaliknya, hal menggambarkan adanya hubungan
timbal balik antara dua atau lebih manusia, interaksi sosial
merupakan kunci dari semua kehidupan sosial, tidak ada
kehidupan bersama tanpanya, pertemuan orang perorangan
secara badaniah tidak akan menghasilkan pergaulan hidup
dalam kelompok sosial, hal ini akan terjadi jika terjadi
kerja sama, persaingan, pertikaian, komunikasi dan lain
sebagainya untuk mencapai tujuan bersama (Donny
Prasetyo 2020).

Guru dan Siswa

Guru merupakan jabatan profesional yang menuntut
tingkat profesionalitas yang tinggi. Profesional di sini berarti
seseorang yang terampil, andal, dan bertanggung jawab
dalam menjalankan profesinya. Menjadi guru bukanlah
pekerjaan sembarangan, melainkan membutuhkan keahlian
khusus agar dapat disebut sebagai seorang pendidik. Guru
memiliki peranyang mencakup kegiatan mendidik, mengajar,
melatih, membimbing, dan mengevaluasi peserta didik.
Kemampuan kepribadian guru tercermin dari penampilan
yang ideal, sikap arif dan dewasa, serta kewibawaan yang
mampu membangun kepercayaan. Seorang guru juga
dituntut memiliki kemampuan berkomunikasi yang baik
dengan siswa, sehingga materi yang disampaikan dapat
dipahami dan dimengerti dengan mudah (Zainatul Widad
2024).



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

96
Pembahasan

Restrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tahafut al-Falasifah

a) Pernyataan Para Filsuf tentang Tuhan

Al-Kindi menyatakan bahwa Tuhan merupakan sebab
utama karena Dialah yang menciptakan alam. Dengan
adanya alam, secara logis dapat disimpulkan bahwa ada

penciptanya. Alam semesta, betapapun luasnya, tetap
bersifat terbatas. Hal ini karena alam tidak mungkin
memiliki awal yang tak terbatas. Sesuatu yang terbatas
mustahil bersifat azali (tidak memiliki permulaan). Maka,
alam semesta mestinya memiliki titik awal dalam waktu, dan
materi yang melekat padanya juga terbatas oleh gerak serta
waktu. Apabila gerak, materi, dan waktu bersifat terbatas,
maka dapat dipastikan bahwa alam semesta ini bersifat
hadits (baru). Segala sesuatu yang baru tentu memiliki
pencipta, sehingga hukum sebab-akibat pun berlaku.
Dengan demikian, keberadaan alam menjadi bukti rasional
atas adanya Tuhan sebagai sebab pertama dan pencipta
segala sesuatu (Krismuntaha 2025).

Ibnu Rusyd berpendapat bahwa Tuhan itu ada, buktinya
Tuhan menciptakan segala fasilitas yang ada di alam untuk
kepentingan manusia yang menandakan bahwa Tuhan Maha
Pengasih lagi Maha Penyayang dengan rahmatnya berupa
segala sesuatunya yang ada di alam, tidak hanya itu adanya
sikuls kehidupan seperti organik, indrawi dan intelektual
adalah bukti adanya Tuhan secara rasional alam tidak
terjadi secara kebetulan mesti dirancang sedetail mungkin
dengan tujuan tertentu (Krismuntaha 2025).

Ibnu Sina berpendapat bahwa Tuhan adalah wujud
niscaya yang terbagi menjadi tiga kategori wujud. Pertama,
wujud niscaya (wajib al-wujid), yaitu wujud yang harus ada
dan tidak mungkin tiada. Kedua, wujud mungkin (mumkin



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

97

al-wujud), yakni wujud yang boleh ada atau boleh tidak ada.
Ketiga, wujud mustahil (mumtani‘ al-wujud), yaitu wujud
yang tidak dapat dibayangkan oleh akal. Alam termasuk
dalam kategori wujud mungkin, sebab keberadaannya
bisa ada atau tidak ada. Jika dikatakan “boleh ada”, maka ia
termasuk mumkin al-wujid; jika “boleh tidak ada”, maka ia
mumtani’ al-wujid. Namun, alam bukanlah wujud niscaya,
karena keberadaannya bergantung pada sebab lain. Karena
bumi ini ada, maka ia disebut wujud yang mungkin. Istilah
“mungkin” di sini bermakna potensial, yang berlawanan
dengan aktual. Sifat dasar alam adalah potensial—ia tidak
dapatmengadadengansendirinya, melainkan membutuhkan
sesuatu yang aktual untuk mewujudkannya. Dengan kata
lain, yang potensial berubah menjadi aktual melalui sebab
yang lebih tinggi. Adapun al-Jurjani berpendapat bahwa
“Tuhan” adalah padanan dari “Allah”, yang merupakan
himpunan makna dari seluruh nama yang terdapat dalam
asma’ al-husna (Muallif 2022).

b) Tanggapan Al-Ghazali terhadap Para Filsuf

Parafilsufberpendapat bahwa Tuhan hanya mengetahui
hal-hal yang bersifat universal, bukan yang partikular.
Namun, pandangan ini bersifat ambigu. Sesungguhnya,
Tuhan mengetahui segala sesuatu, baik yang universal
maupun yang partikular. Jika Tuhan tidak mengetahui hal-
hal partikular, maka lenyaplah ‘inayah (pemeliharaan dan
perhatian) Tuhan terhadap makhluk-Nya. Pengetahuan
Tuhan tidak meniscayakan adanya perubahan pada diri-
Nya, meskipun objek partikular yang diketahui senantiasa
berubah. Sebagai ilustrasi, apabila seseorang berdiri di
sisi kiri dari titik pusat pandang, maka yang berubah
adalah posisi orang tersebut, bukan titik pusatnya. Dengan
demikian, perubahan pada ciptaan tidak menimbulkan



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

98

perubahan pada Tuhan.

Para filsuf yang menolak pengetahuan partikular bagi
Tuhan beranggapan bahwa hal itu akan meniscayakan
perubahan dalam diri-Nya. Pandangan ini keliru dan tidak
konsisten, sebab mereka juga berpendapat bahwa alam
bersifat kadim (azali) sebagaimana Tuhan. Jika demikian,
mereka semestinya menolak segala bentuk perubahan.
Namun, karena mereka mengakui adanya perubahan pada
alam, maka secara logis mereka juga harus menerima
kemungkinan pengetahuan Tuhan terhadap hal-hal
partikular tanpa meniscayakan perubahan pada Tuhan.

Pemikiran Al-Ghazali dalam Konteks Sosiologi Pendidikan
a) Kedudukan Al-Ghazali sebagai Guru

Sebagaimana diketahui, al-Ghazali merupakan seorang
pemikir dan aktivis pendidikan Islam pada abad ke-11 H. Ia
lahir di kota Thus pada tahun 450 H dan wafat pada tahun
505 H dalam usia 55 tahun. Sepanjang hidupnya, al-Ghazali
banyak membimbing para peserta didik dan menjadi tokoh
yang terpandang pada zamannya. Menurut al-Ghazali,
profesi guru memiliki peranan yang sangat penting karena
berfungsi untuk menyucikan dan menyempurnakan hati
manusia. Tugas seorang guru bukan hanya mentransfer
pengetahuan, tetapi juga membimbing dan mendidik
peserta didiknya agar senantiasa beriman dan bertakwa
kepada Allah. Siapa pun yang menekuni profesi ini
berarti tengah menjalankan tugas yang amat mulia. Oleh
karena itu, seorang guru seharusnya senantiasa berupaya
meningkatkan kemampuan, keilmuan, dan adabnya dalam
melaksanakan perannya (Agustin 2020).

Al-Ghazali berpendapat bahwa seorang guru harus
berpegang pada prinsip-prinsip tertentu dalam mendidik.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

99

Pertama, guru harus menghormati berbagai ilmu yang
dianugerahkan Allah kepada manusia. Ia tidak boleh
membanding-bandingkan satu bidang ilmu dengan bidang
ilmu lainnya, apalagi merendahkan atau menghina ilmu
yang lain. Sebab, setiap manusia memiliki keterbatasan
dalam menguasai seluruh cabang pengetahuan pada waktu
yang sama. Karena itu, seorang guru wajib bertanggung
jawab atas ilmu yang dimilikinya dan mengajarkannya
dengan penuh amanabh.

Selain itu, guru hendaknya menciptakan suasana belajar
yang aman dan nyaman. Jika hal ini diabaikan, berarti
guru tersebut belum memahami hakikat pembelajaran
yang sesungguhnya dan dapat dikatakan gagal dalam
menjalankan tugasnya. Guru yang ideal adalah guru
yang toleran—tidak merendahkan ilmu lain, menghargai
perbedaan dan kepentingan masing-masing bidang, serta
mengakui kontribusi setiap pengetahuan tanpa sikap
meremehkan atau merendahkan (Agustin 2020).

Kedua, seorang guru harus bijaksana dalam mengajar
menggunakan cara yang simpatik dan halus serta tidak
mencaci dan berbuat kekerasan, dalam hal ini seorang guru
tidak boleh mengekspose kesalahan didepan siswa karena
dapat memberikan watak dan karakter yang tidak baik
serta dapat memberikan kesan negatif dalam proses belajar
mengajar, maka seorang guru harus mampu mengoreksi
kesalahan siswa dengan bijak (Widad 2024).

Jika ditinjau dari karyanya Tahafut al-Falasifah, posisi al-
Ghazali tampak sebagai seorang pemikir, penulis, sekaligus
guru. Hal ini dapat dilihat dari latar belakangnya sebagai
pemikir pendidikan yang banyak menyoroti persoalan
teknis pembelajaran. Di sisi lain, ia juga kerap memberikan
nasihat-nasihat tentang pendidikan, khususnya mengenai



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

100

bagaimana menjadi guru yang bijak dan toleran —
sebagaimana tertuang dalam karyanya yang monumental,
Ihya’ ‘Uliim al-Din. Dengan demikian, kedudukan al-Ghazali
tidak hanya sebagai seorang pemikir besar dalam dunia
[slam, tetapi juga sebagai sosok guru yang profesional,
kompeten, dan berpengetahuan luas.

Tahafut al-Falasifah sebagai Social Interaction
dalam Aspek Teologis

Tahafut al-Falasifah merupakan buku karya Imam
Ghazali yang fenomenal yang memberikan sanggahan
terhadap pemikiran para filsuf, kritikannya dituangkan
dalam buku tersebut dengan mombongkar fondasi filsafat
yang dinilainya bertentangan dengan ajaran islam tetapi
sifatnya tidak menyeluruh hanya aspek metafisika semata
saja salah satu kritikan tajamnya terhadap filsuf dari
beberapa poin utama adalah kalau Tuhan tidak mengetahui
patikular (zat) yang dianggap sesat dan bertentangan
dengan ajaran islam dan bisa menggoyahkan aqgidah ummat
islam, sehingga pemikiran para filsuf dianggap keliru, al-
Ghazali berpandangan semua memiliki hubungan kausalitas
yakni sebab akibat Alam diciptakan karena kehendak Ilahi
sehingga Tuhan mengetahui hal yang sangat detail bukan
sifatnya universal atau umum (Muliati 2016).

Adanya pengetahuan karena adanya kehendak
dan adanya kehidupan sebab adanya pengetahuan dan
kehendak maka tentu Tuhan mengetahui hal hal yang
partikular bahkan mengetahui diri-Nya sendiri inilah
pendapat yang masuk akal dan tidak tergoyahkan kemudian
al-Ghazali menjelaskan apa yang dipikirkan oleh para filsuf
merupakan sesuatu yang rancu dengan argumentasinya
tidak bisa dibenarkan dan dipertanggungjawabkan karena



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025 101

mereka tidak bisa membuktikan kalau Tuhan mengetahui
zatnya sendiri.

Al-Ghazali mengemukakan argumen bahwa apabila
seseorang tidak mengetahui dirinya sendiri, maka ia dapat
dianggap sebagai orang yang mati. Bagaimana mungkin
Tuhan disamakan dengan entitas yang tidak memiliki
pengetahuan tentang diri-Nya sendiri—seolah-olah Tuhan
itu “mati”? Pemikiran ini, menurut al-Ghazali, bertentangan
dengan prinsip rasional yang paling dasar. Jika manusia yang
tidak mengetahui dirinya dianggap tidak hidup, maka lebih
tidak mungkin lagi bagi Tuhan—Zat yang menjadi sumber
segala kehidupan—untuk disifati dengan ketidaktahuan.
Mengandaikan bahwa Tuhan tidak mengetahui Diri-Nya
atau tidak bertindak sesuai kehendak-Nya adalah asumsi
yang tidak berdasar dan bertentangan dengan fitrah akal
sehat. Al-Ghazali menilai bahwa pandangan para filsuf
semacam itu hanyalah paradoks yang menyesatkan,
seakan-akan logika tidak lagi mampu menjawab persoalan
tentang pengetahuan dan kehendak Ilahi. Padahal, dengan
nalar yang jernih dapat dipahami bahwa Tuhan Mahatahu,
Maha Hidup, dan Maha Berkehendak, sehingga mustahil
diserupakan dengan makhlukyang tidak memiliki kesadaran
diri (Nasution 1995).

Ditinjau dari aspek interaksi sosial, al-Ghazali melalui
karyanya Tahafut al-Falasifah membentuk suatu dinamika
sosial-intelektual yang melibatkan dirinya dengan
kelompok para filsuf. Hal ini tampak dari kritikannya
terhadap pemikiran para filsuf, khususnya dalam aspek
teologis. Dalam karya tersebut, al-Ghazali mengemukakan
ketidaksetujuannya terhadap pandangan filsuf yang
dianggapnya bertentangan dengan ajaran Islam, dan ia
mengemukakan Kkritik tersebut dengan argumentasi ilmiah.



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

10

Namun demikian, ketidaksetujuan al-Ghazali yang disertai
penilaian bahwa pemikiran filsuf sesat dan menyalahi
ajaran Islam dianggap oleh sebagian pihak sebagai bentuk
ketidakkonsistenan dengan prinsip profesionalitas seorang
guru—yakni bersikap bijak, menghargai pendapat, dan
tidak meremehkan keilmuan orang lain. Dalam konteks
sosiologi pendidikan, sikap tersebut dapat dimaknai sebagai
refleksi dari kekhawatiran al-Ghazali terhadap pengaruh
pemikiran filsafat di tengah masyarakat. Kekhawatiran itu
mendorongnya untuk melakukan penetralan melalui karya
ilmiah, yakni dengan menulis Tahafut al-Falasifah sebagai
bentuk sanggahan terhadap pemikiran para filsuf. Dengan
demikian, karya tersebut tidak hanya merepresentasikan
perdebatan teologis, tetapi juga memperlihatkan
dinamika sosial dan strategi intelektual al-Ghazali dalam
mempertahankan kemurnian ajaran Islam.

b) Masyarakat sebagai Siswa

Masyarakat merupakan sekumpulan manusia yang
hidup bersama dan menyadari bahwa mereka adalah
satu kesatuan yang memiliki sistem kehidupan tertentu,
sehingga terbentuk hubungan sosial dalam suatu tatanan
pergaulan. Ditinjau dari konteks sosiologi pendidikan, posisi
masyarakat dapat diibaratkan sebagai “siswa” dari gurunya,
yaitu al-Ghazali, yang menerima doktrin bahwa pemikiran
para filsuf bertentangan dengan ajaran Islam (Prasetyo
2020).

Tujuan al-Ghazali dalam hal ini ialah memberikan
peringatan kepada masyarakat agar tidak terpengaruh
oleh ajaran para filsuf. Namun, dampak dari pandangan
tersebut adalah terbentuknya persepsi negatif masyarakat
Muslim terhadap filsafat. Hal ini tampak dari pernyataan



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025 103

al-Ghazali yang menilai bahwa pemikiran para filsuf tidak
berdasar dan bertentangan dengan ajaran Islam. Akibatnya,
pemahaman teologis masyarakat menjadi bias: para filsuf
dianggap radikal, dan filsafat dipandang sebagai sesuatu
yang bertentangan dengan Islam.

Implikasinya, kurikulum yang berkaitan dengan filsafat
sulit diterapkan di lembaga-lembaga pendidikan dasar
karena masyarakat telah memberikan label negatif terhadap
filsafat dan para filsuf. Sikap ini tampak tidak sejalan dengan
pandangan al-Ghazali sendiri yang menegaskan bahwa
seorang guru harus membimbing dan mendidik siswanya
dengan bijak, serta tidak menjelekkan pandangan orang
lain di hadapan mereka. Namun, melalui karyanya Tahafut
al-Falasifah, al-Ghazali justru menampilkan kritik yang
dapat menimbulkan efek negatif terhadap cara pandang
masyarakat terhadap filsafat.

Kesimpulan

Dalam konteks sosiologi pendidikan, retrospeksi
terhadap pemikiran al-Ghazali dalam aspek teologis
menempatkannya sebagai seorang guru yang memiliki
tanggung jawab memberikan bimbingan dan pengarahan
yang baik terkait akidah kepada masyarakat—dalam hal ini
diposisikan sebagai siswa. Namun, dalam praktik interaksi
sosialnya, al-Ghazali tidak sepenuhnya mencerminkan
prinsip tersebut. Melalui karya Tahafut al-Falasifah,
khususnya dalam aspek teologis, ia justru menampilkan
kritik tajam yang cenderung menyudutkan pemikiran para
filsuf dan filsafat.

Akibatnya, persepsi masyarakat (sebagai “siswa”)
terhadap filsafat menjadi negatif. Implikasi dari pandangan



Retrospeksi Pemikiran Al-Ghazali dalam Tabafiut al-Falasifah: Konteks Sosiologi Pendidikan

104

tersebut ialah segala sesuatu yang berkaitan antara Islam
dan filsafat dianggap bertentangan dengan ajaran Islam.
Kondisi ini berpengaruh terhadap dunia pendidikan,
terutama pada tingkat dasar, di mana penerapan kurikulum
filsafat menjadi sulit karena telah terbentuk citra negatif
terhadap filsafat dan para filsuf di mata masyarakat.

Daftar Pustaka

Assyai'bani, Ridhatullah. 2020. “Naturalisasi Filsafat Islam
dan Pemikiran Al-Ghazali” Khazanah: Jurnal Studi
I[slam dan Humaniora 18 (2).

Bahtiar, Amsal. 2007. Filsafat Agama Wisata Pemikiran
dan Kepercayaan Manusia. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Dakhi, Agustin Sukses. 2020. Peningkatan Hasil Belajar
Siswa. Jurnal Educationand development Institut
Tapanuli Selatan 8 (2).

Ismail dan Heni Handayani. 2024. Sosiologi Pendidikan.
Medan: UIN Sumatera Utara.

Krismuntaha dkk. 2025. “Pemikiran Imam Al-Ghazali
Terhadap Ajaran Menyimpang: Studi Kajian Teks
dalam Kitab Tahafut al-Falasifah.” Jurnal Komunikasi
dan Penyiaran Islam 5 (2).

Muliati. 2016. “Al-Ghazali dan Kritiknya terhadap Filosof.”
Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah 2 (2).

Nasution, Harun. 1995. Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam
Sejarah. Jakarta: Paramadina.



ISSUE, Volume 3, Number 2, July 2025

105

Prasetyo, Donny & Irwansyah.2020. “Memahami Masyarakat
dan Perspektifnya.” Jurnal Manajemen Pendidikan dan
IImu Sosial 1 (1).

Riyadi, Ahmad Ali. 2010. Filsafat Pendidikan Islam.
Yogyakarta: Teras.

Zainatul, Widad. 2024. Konsep Guru lIdeal Perspektif Al-
Ghazali dalam Kitab Ihya Ulumuddin. Malang: Prodi
PAI STAIMA.



